
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

UMA INTRODUÇÃO À FILOSOFIA DA LIBERTAÇÃO  

LATINO - AMERICANA DE ENRIQUE DUSSEL 

(versão para distribuição em livro digital) 

 

 

 

 

 

Hugo Allan Matos 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

10 
 

Autorizo a reprodução integral ou de partes, desde que citada a fonte.  

 

 

MATOS, H. A. Uma introdução à Filosofia da Libertação latino-americana de Enrique Dussel. Livro eletrônico 

gerado a partir do Trabalho de Conclusão de Curso apresentado à Universidade Metodista de São Paulo, sob a 

orientação de Daniel Pansarelli. São Paulo, 2008.  

 

E-mail para contato: hugo.allan@gmail.com 

Blog pessoal: http://hamatos.wordpress.com 

Curriculum Lattes: http://lattes.cnpq.br/3791062630331998 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

POR UMA FILOSOFIA BRASILEIRA e LATINO-

AMERICANA QUE NOS LIBERTE DO JULGO E 

DOMINAÇÕES EUROCÊNTRICAS E QUAISQUER 

OUTRAS QUE VIRÃO...E CONSTITUAM FILOSOFIAS 

QUE TRATEM DE NOSSAS REALIDADES NESTA NOVA 

ETAPA MUNDIAL, EVITANDO CAIR NOS MESMOS 

ERROS HISTÓRICOS, PERMITINDO-NOS NOVIDADE 

HISTÓRICA. 

 

 

 

 

 



 

11 
 

NOTA À EDIÇÃO LIVRO ELETRÔNICO 

 

 Faz quase três anos da apresentação de meu trabalho de Conclusão da Graduação em 
Filosofia. Agora, em maio de 2011, penso tanta coisa que poderia ter feito diferente nele. Mas 
uma coisa, nunca mudaria: a tradução da obra. Isso porque tenho lido e acompanhado muitos 
artigos, trabalhos de conclusões de cursos, dissertações de mestrado e teses de doutorado 
sobre Enrique Dussel e encontro, infelizmente, erros conceituais dos mais diversos, grande 
parte destes, por falta de uma introdução bem feita ao pensamento deste filósofo. Em 2010, 
quando Dussel esteve na Universidade Metodista, em uma de nossas conversas, qual 
entreguei-lhe uma cópia deste trabalho, ele confirmou a perspectiva, dizendo que muita gente 
não entende o que ele está dizendo por ater-se nas obras recentes e não ter lido Introducción a 
una Filosofía de la Liberación Latinoamericana. Creio que juntamente com meu orientador, 
alcançamos este objetivo aqui, apesar de tantas falhas, ao menos reconhecemos esta 
necessidade e a disponibilizamos.    

Continuarei disponibilizando esta introdução com a mesma finalidade, qual creio já ter 
contribuído um pouco: divulgar a Filosofia dusseliana, a fim de propiciar um referencial 
teórico que nos permita pensar a América Latina em geral e o Brasil em particular.  

O texto desta edição permanece o mesmo, com pequenas atualizações com relação à 
primeira versão que apresentei como trabalho de conclusão de curso do curso de Filosofia da 
Universidade Metodista de São Paulo, onde me graduei em Filosofia e hoje atuo como 
docente. Infelizmente ainda não tive tempo de revisá-lo integralmente. Contudo, a estética 
desta versão, favorece uma leitura mais agradável e dinâmica.  

Espero que este continue sendo de bom proveito, e que possamos a cada dia mais, 
criar uma cultura para a filosofia no Brasil, pensando a partir de nossas necessidades, como 
latino-americanos e habitantes do mundo. Um abraço.  

  
 
 
  

 

 

 

 

 

 

 



 

12 
 

INTRODUÇÃO AO TRABALHO 
 

 

Para iniciar o trabalho, pretendo deixar claro que o motivo que o impeliu é existencial, 

após a sugestão e possibilitação feitas por meu orientador. Ou seja, de certa forma, tanto a 

temática, quanto à opção pela tradução do livro e a introdução a ela, tem relação direta com o 

momento em que estou vivendo. Portanto, ao decorrer deste, pretendo que você encontre em 

sua existência motivos que o levaram a interessar-se pelo tema, não simplesmente porque 

assim foi comigo, mas porque não acredito ser possível filosofar autêntico, sem que passe 

pela relação existencial. Exporei em poucas linhas como entrei em contato com esta filosofia 

e a importância que dou a obra Introdução a uma Filosofia da Libertação latino-americana.  

O trabalho está dividido em duas partes que intitulei como: Aspectos Fundamentais da 

Filosofia da Libertação dusseliana e Tradução da obra: Introducción a una Filosofia de la 

Liberacion Latinoamericana.  

Entrei em contato com a filosofia dusseliana da libertação no ano de 2004, num 

encontro realizado no dia 18 de junho na PUC-SP, em homenagem ao 70º aniversário do 

filósofo e tinha como tema as aproximações das filosofias de Enrique Dussel e Paulo Freire. 

Neste, encantei-me com a Filosofia da Libertação por perceber a proximidade da teoria com a 

prática cotidiana e desde então, passei a estudá-la. Tinha 23 anos e estava fazendo 

discernimento vocacional num seminário dos padres carlistas - escalabrinianos. Após cursar 

dois produtivos anos de teologia, no Instituto de Teologia da Diocese de Santo André e 

decidir-me em doar a vida à construção de um mundo mais justo e fraterno (ou Reino de 

Deus1), cansado de ser conivente com tanta injustiça e opressão.   

 O primeiro livro da filosofia dusseliana que tive contato profundo foi Introduccion a 

una Filosofía da la Liberacion Latinoamericana, em castelhano. Apesar de até a época, nunca 

ter lido nada neste idioma, foi uma experiência fascinante e exigente. Primeiro porque não 

dominava o idioma e depois porque tudo era novo, a filosofia da libertação de Dussel é 

totalmente diferente da história da filosofia européia, da qual estava mais acostumado com os 

termos e conceitos, pois essa trata de coisas cotidianas, que percebo com um simples olhar ao 

meu redor2. Quanto mais lia as obras de Dussel, mais me incompatibilizava com o que me era 

ensinado na universidade. Após decidir-me vocacionalmente – de que serei um pai de família 

                                                 
1 Expressão bíblica que resume a missão de Jesus Cristo: Construir um mundo mais justo e fraterno para Tod@s que comece já e se estenda por toda 

eternidade. 

2 Como a opressão sofrida dia-a-dia por exemplo, mesmo que não saiba de imediato como esta se constitui, percebo-a na carne. 



 

13 
 

- decidi também procurar uma universidade na qual pudesse ser orientado para rumar meus 

estudos nesta filosofia. Encontrei a Universidade Metodista de São Paulo, onde estavam 

justamente alguns organizadores daquele primeiro encontro em que participei dois anos antes.  

Participando de grupos de discussões, debates, congressos, fóruns... sobre o tema, 

percebi que estudantes e professores (não só iniciantes) de filosofia que entram em contato 

com as obras mais recentes de Dussel, têm encontrado dificuldades com a linguagem difícil – 

talvez porque desenvolvera seus conceitos centrais em obras anteriores - e alguns com o 

idioma, que ainda é uma barreira para grande parte dos estudantes brasileiros. Assim surge a 

motivação de traduzir esta obra introdutória. A ideia, de traduzir uma obra surgiu, na verdade, 

de meu orientador: Daniel Pansarelli, que percebera minha preocupação em facilitar uma 

introdução aos estudantes desta filosofia3 e me informou da possibilidade4 da tradução. Mais 

que rapidamente, escolhi a obra que já tinha em mente e iniciamos os trabalhos. 

Quis mostrar até agora que este projeto nasce realmente de uma vontade, de uma 

ferramenta que poderá responder a uma necessidade percebida, desejo sociabilizar, divulgar 

esta filosofia porque acredito nela. Contudo, neste trabalho, onde tenho um pouco de 

autonomia quanto à interpretação dos conceitos, na primeira parte expus apenas o meu modo 

de entender a questão, enraizado em minha vivência pessoal, com prazer, partilhada. Espero 

que aproveite esta obra e que depois de compreendida, possa auxiliar-nos nesta tarefa que não 

é fácil. O que fazer com este conhecimento? Eis uma das questões que perpassam não só este 

trabalho, mas a Filosofia latino-americana. Um dos caminhos que busco é o de transformar a 

abstração5 do conceito de filosofia em forma de vida. Para desde já poder pensar por mim e 

influenciar positivamente o meio em que vivo a fim de transformá-lo em um mundo mais 

justo, vivendo a filosofia de forma legítima e não por simples vaidade intelectual. Esta tarefa 

passa a ser de extrema dificuldade quando sofro as implicações do paradoxo que é a 

subsistência nesta sociedade vigente e a militância por transformá-la. Sobretudo, quando o 

meio em que vivo, a universidade, o trabalho e muitas vezes meu próprio seio familiar, está 

contaminado e subsumido de todos os valores que combato. Mas não perco as esperanças e 

ciente de que é possível, faço tudo o que comprometidamente posso fazer, sabedor de que a 

tarefa de melhorar a sociedade é responsabilidade de todos. 

                                                 
3 Principalmente ao Núcleo de Estudos de Filosofia Latino-americana  (NEFILAM), do qual participo. 

4 Ainda que estivéssemos na orientação de um outro projeto sobre a leitura que Dussel faz de Marx, projeto este que fica postergado para uma próxima 

oportunidade. 

5 Pois quando a filosofia parte de outro lugar se não o que vivo, pensando problemas quais estou envolvido, ela vira abstração. 



 

14 
 

Pretendo através de uma linguagem comum (já me desculpando dos possíveis vícios 

acadêmicos) despertar o interesse pela filosofia latino-americana, sobretudo a de Enrique 

Dussel, que a meu ver é a que traz caminhos e embasamento teórico-práxico que mais se 

aproximam de nossa realidade e que melhor respondem a ela, fazendo com que a filosofia 

deixe de ser aquela viagem alienante e digna de chacotas, por ser discrepante da realidade 

perceptível e passe a revelar-se como saber instrumental, potência de transformação, 

mostrando o quanto a teoria (seja em qual campo do conhecimento for e não só na filosofia) 

pode intervir na realidade quando fundida à prática.  

Espero que este seja útil no sentido de provocar à transformação social. Penso que o 

principal motivo que leva alguém interessar-se por este tema é o de insatisfação com a 

realidade como está. Insatisfação esta que não se basta enquanto tal, mas nos impele a 

entender a realidade vigente para poder transformá-la. E sendo que entendê-la em sua 

totalidade não nos seja possível, transformá-la não é tarefa para poucos. Aliás, qualquer um o 

pode, começando de si, com comprometimento podemos sim, nos opor a tudo isso que está aí 

que diariamente gera a morte, construirmos um novo mundo. E correndo o risco deste mundo 

ser pior ainda, sabemos bem o que não queremos e tudo o que já não deu certo na história. É 

preciso arriscar! E penso que a ação deve ser já, não acredito em forçar o momento histórico 

ideal, ou esperá-lo para uma revolução. Acredito que a revolução se dá no hoje, no agora, 

partindo de cada um, em grupos organizados, em classes, etnias... @s sujeit@s históric@s 

penso ser tod@ aquel@ que está insatisfeit@, oprimid@, explorad@, inconformad@ com a 

realidade e quer transformá-la.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

15 
 

Sumário 

1. UMA INTRODUÇÃO À FILOSOFIA DA LIBERTAÇÃO ........................................... 21 

DE ENRIQUE DUSSEL ................................................................................................. 21 

1.1 Enrique Dussel: biografia e contextualização da obra ...................................................... 23 

2. FILOSOFIA DUSSELIANA DA LIBERTAÇÃO: ........................................................ 29 

ABORDAGEM DE CONCEITOS FUNDAMENTAIS ..................................................... 29 

2.1 Tarefa da Filosofia da Libertação .................................................................................... 29 

2.2 Mito da Modernidade ...................................................................................................... 30 

2.3 Ontologia Vigente: Totalidade: dialética dominadora ...................................................... 31 

2.4 Superação ética da ontologia: metafísica da alteridade: analética .................................... 32 

3. MOMENTOS METAFÍSICOS DE LIBERTAÇÃO ...................................................... 35 

3.1 Erótica ............................................................................................................................. 35 

3.2 Pedagógica ....................................................................................................................... 37 

3.3 Política ............................................................................................................................. 39 

3.4 Anti-fetichismo ................................................................................................................ 43 

4. INTRODUÇÃO À OBRA ............................................................................................. 47 

5. TOTALIDADE VIGENTE .......................................................................................... 49 

5.1 A cotidianidade mundana ................................................................................................ 49 

5.2 A compreensão................................................................................................................. 50 

5.3 A compreensão do fundamento do ser ............................................................................. 51 

5.4 A compreensão como poder ser, como projeto ................................................................. 54 

5.5 A compreensão dialética do ser ........................................................................................ 56 

5.6 A hermenêutica existencial............................................................................................... 57 

5.7 O que é valor? .................................................................................................................. 60 

5.8 A práxis ........................................................................................................................... 62 

6. A ALTERIDADE OU A EXTERIORIDADE DO SISTEMA ........................................ 64 

6.1 Além do mundo ................................................................................................................ 64 

6.2 A irrupção do outro ......................................................................................................... 65 

6.3 O mesmo e a emergência da alteridade ............................................................................ 67 

6.4 O cara-a-cara ................................................................................................................... 68 

6.5 A antropologia da palavra ............................................................................................... 70 

6.6 O outro como exterioridade e barbárie ............................................................................ 71 

6.7 A lógica da alteridade ...................................................................................................... 72 

6.8 A ontologia moral e ideológica ......................................................................................... 73 

6.9 A lógica da alteridade ...................................................................................................... 76 



 

16 
 

6.10 O trabalho como serviço ................................................................................................ 77 

6.11 O serviço como libertação .............................................................................................. 78 

6.12 A criação da nova ordem................................................................................................ 79 

6.13 A otreidade do povo ....................................................................................................... 80 

6.14 A Filosofia latino - americana como libertação............................................................... 82 

7. A ETICIDADE DA EXISTÊNCIA............................................................................... 84 

E A MORALIDADE DA PRAXIS LATINO - AMERICANA  .......................................... 84 

a) A histórica ......................................................................................................................... 84 

A pré-história ............................................................................................................................................... 85 
A próto-história ............................................................................................................................................ 85 

7.1 O enfrentamento: Expansão da ecumene européia ........................................................... 86 

7.2 Divisão do mundo em centro e periferia ........................................................................... 87 

7.3 Dependência latino - americana ....................................................................................... 88 

7.3.1 A eticidade do fundamento ................................................................................................................. 88 
7.3.2 A imoralidade da ética moderna totalizante ........................................................................................ 90 
7.3.3 O mau ético como totalização totalitária ............................................................................................. 91 
7.3.4 Imoralidade da conquista .................................................................................................................... 92 
7.3.5 A dependência latino-americana ......................................................................................................... 93 
7.3.6 O bem como: “si-ao-Outro”: Justiça .................................................................................................. 94 
7.3.7 A libertação Alienada ......................................................................................................................... 94 

7.4 A libertação como novidade criadora ............................................................................... 96 

7.5 Moralidade da práxis ....................................................................................................... 97 

7.6 O projeto futuro da libertação ......................................................................................... 97 

7.7 Legalidade da injustiça .................................................................................................... 98 

7.8 Maldade moral da práxis dominadora ........................................................................... 100 

7.9 O ato supremamente bom .............................................................................................. 101 

7.10 Bondade: moral da práxis libertadora ......................................................................... 101 

7.11 O Ethos da libertação ................................................................................................... 102 

8. A ERÓTICA E A PEDAGÓGICA DA LIBERTAÇÃO ............................................... 104 

8.1 A LÓGICA DA ALTERIDADE CONCRETA ............................................................... 104 

8.1.1 O cara-a-cara abstrato ....................................................................................................................... 104 
8.1.2 O cara-a-cara concreto: a relação homem-mulher ............................................................................ 105 
8.1.4 A relação pai-filho ............................................................................................................................ 106 
8.1.5 A relação irmão-irmão ...................................................................................................................... 106 

8.2 A ERÓTICA LATINO-AMERICANA .......................................................................... 107 

8.2.1 A simbólica erótica latino-americana: a mulher índia ....................................................................... 107 
8.2.2 A mulher crioula ............................................................................................................................... 110 
8.2.3 A dialética do Eros do mesmo ........................................................................................................... 112 
8.2.4 A erótica da dominação..................................................................................................................... 113 

8.3 A pedagógica latino-americana ...................................................................................... 114 

8.3.1 A pedagógica da dominação ............................................................................................................. 115 
8.3.2 A dominação pedagógica latino-americana ...................................................................................... 115 
8.3.3 Interpretação metafísica da libertação pedagógica ............................................................................ 116 



 

17 
 

8.3.4 A pedagogia da libertação ................................................................................................................. 117 

9. A POLÍTICA E A ARQUEOLÓGICA DA LIBERTAÇÃO ......................................... 119 

9.1 A política de libertação latino-americana ....................................................................... 119 

9.1.2 A relação irmão-irmão ...................................................................................................................... 119 
9.1.3 A simbólica latino-americana ........................................................................................................... 120 
9.1.4 Origem da dependência latino-americana ......................................................................................... 120 
9.1.5 Naturalidade e amoralidade do sistema ............................................................................................. 123 
9.1.6 Exterioridade do projeto de libertação .............................................................................................. 125 
9.1.7 A metafísica política ......................................................................................................................... 126 

9.2 A ARQUEOLÓGICA LATINO - AMERICANA  .......................................................... 128 

9.2.1 A questão da morte de Deus ............................................................................................................. 128 
9.2.2 Divinização do “ego cogito” ............................................................................................................. 128 
9.2.3 Os pós-hegelianos e o ateísmo .......................................................................................................... 129 
9.2.4 A divinização da totalidade ............................................................................................................... 130 
9.2.5 Ateísmo da totalidade ....................................................................................................................... 130 
9.2.6 Abertura ao outro como justiça ......................................................................................................... 131 
9.2.7 A metafísica da criação como arqueologia da revolução .................................................................. 132 

10.  O MÉTODO DO PENSAR LATINO-AMERICANO ............................................... 134 

A ANALÉTICA COMO RUPTURA TEÓRICA ............................................................. 134 

10.1 O método como caminho do pensar.............................................................................. 134 

10.2 O pensar como crise da cotidianidade .......................................................................... 134 

10.3 Volta ao mundo em busca do fundamento .................................................................... 135 

10.4 O caminho ontológico: Busca do sentido do ser. ........................................................... 136 

10.4.1 O sentido grego de ser ..................................................................................................................... 136 
10. 4.2 O sentido medieval do ser .............................................................................................................. 137 
10.4.3 O sentido moderno do ser e a pretendida superação heideggeriana ................................................ 138 

10.5 A Filosofia como interpretação ontológica da cotidianidade ......................................... 139 

10.6 Crítica à ontologia: o mundo como totalidade .............................................................. 140 

10.7 Superação da ontologia: a metafísica ........................................................................... 141 

10.8 A palavra do outro, exterior à totalidade ..................................................................... 142 

10.9 O Método Analético ..................................................................................................... 143 

10.10 A Filosofia latino-americana como analética pedagógica da libertação ...................... 145 

11. A FUNÇÃO PRÁTICO-POLÍTICA DA FILOSOFIA .............................................. 148 

Como situa a violência dentro da práxis libertadora da América Latina? .................................................. 159 
O que opina da guerrilha na Argentina? .................................................................................................... 161 
Doutor, o principio de libertação vem da totalidade, tal como você explicou? ......................................... 163 
Mas, então temos dois momentos: um é a alteridade e outro a totalidade. A libertação, então, pode surgir 
do submetido ou do que submete e logo reflete? ....................................................................................... 163 
Martín Fierro, que estava dentro do sistema, é o submetido? .................................................................... 164 
Isto tem relação com o problema da metafísica? ....................................................................................... 165 
O que isso tem a ver com Marcel? ............................................................................................................. 166 
Você enquadra seu pensamento dentro de um sistema?............................................................................. 166 
Um filósofo pode estar seguro de que sua posição é absolutamente certa ou a correta?............................ 167 
Quer dizer que o pensamento pode aspirar só a uma verdade relativa? ..................................................... 167 
Você, como filósofo, considera que em nosso país se pode distinguir alguma voz interpelante? E nesse 
caso, quem seriam os que interpelam? ....................................................................................................... 168 



 

18 
 

No suposto caso de que a América Latina, Ásia e África fossem consideradas como outro por parte do 
centro, por parte dos outros, esses outros poderiam converter-se em totalidade? Sua filosofia lhe permite 
pensar uma co-existência de outros, ou é uma filosofia pessimista a ponto de não poder impedir que se 
constituam novas totalidades? .................................................................................................................... 169 
Tenho ouvido você citando freqüentemente a Lévinas. Como distinguiria seu pensar ao do filósofo 
francês? ...................................................................................................................................................... 170 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

19 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

I PARTE:  

ASPECTOS FUNDAMENTAIS DA  

FILOSOFIA DA LIBERTAÇÃO DUSSELIANA 
 

 



 

20 
 



 

21 
 

 

 1. UMA INTRODUÇÃO À FILOSOFIA DA LIBERTAÇÃO  

 DE ENRIQUE DUSSEL 

 

 Com um simples olhar ao redor, por uma conversa informal com qualquer pessoa que 

goste de pensar na vida, ao ler ou conversar com muitos filósofos e intelectuais das mais 

diversas áreas, é possível constatar que estamos caminhando para um abismo. Ou seja, que a 

humanidade caminha para a sua extinção. O sistema de sociedade vigente se constituiu por 

uma ideologia que assim como tantas outras na história falhou em seus propósitos. Contudo, 

esta nomeada por alguns como: modernidade6 é tão influente e forte que acabou com quase 

todas as perspectivas de formas alternativas de organização social. A crença de que iria dar 

certo, que a modernidade (e o capitalismo neoliberal, globalizado) iria elevar a sociedade a 

um patamar superior foi tão acentuada que subsumiu e subsume grande parte das formas e 

esperanças de possibilidades de sociedades alternativas a ela.  

Todavia, a partir da década de 60, surgiram novas forças ideológicas enraizadas no 

cristianismo primitivo e no contexto social da América Latina 7. Dentre os vários movimentos 

que surgiram destas reflexões, está a Filosofia da Libertação que teve diversos momentos. O 

primeiro é tido como momento emergente (1960-1970), tendo vários expoentes, dentre os 

quais: Arturo Roig, Rodolfo Kusch, Leopoldo Zea, Salazar Bondy, Enrique Dussel e Hugo 

Asmmann. Depois, o período de crítica e difusão (1970-80) realizado principalmente por: 

Horácio Cerutti, Pablo Guadarrama, Fornet-Betancourt. E por fim, sua consolidação com 

Enrique Dussel, a partir dos anos 908.  

Esta obra de Dussel que traduzi e introduzi neste trabalho, a meu ver é uma ótima 

introdução a seu pensamento, pois penso que toda obra filosófica escrita tem seu rigor e/ou é 

difícil por si para quem não é iniciado na filosofia. Mas é aqui que vejo a maior riqueza 

(como introdução) desta obra: ela não foi escrita por Dussel e sim falada por ele, para um 

público concreto, existente, não só de filósofos, ou seja, é a transcrição de 6 conferências 

ditadas pelo filósofo em 1972, na Argentina. Para quem quer iniciar-se no pensamento 

filosófico e para todos os que desejam fazer filosofia e/ou refletir a realidade a partir da 

                                                 
6 Ou de alguma forma: capitalismo. Iremos abordar mais adiante na introdução. 

7 Contexto de opressão acentuada: censura, militarismo, ditaduras militares... 

8 MANCE, Euclides André. Uma Introdução Conceitual às Filosofias de Libertação.Revista Libertação -Liberación / Nova Fase - Curitiba, IFIL, Ano 1, N.1, 

2000.  

Silber
Realce



 

22 
 

América Latina nada mais indicado do que esta introdução: tanto aos conceitos fundamentais 

da obra filosófica de Dussel, quanto a sua exemplar atitude de comprometimento e 

honestidade intelectual com suas origens.  

Introduccion a una Filosofía de la Liberacion Latinoamericana traz explicitações 

básicas da filosofia da libertação dusseliana como os conceitos: totalidade vigente, alteridade, 

exterioridade, eticidade da existência, moralidade da práxis, etc... Almejo ressaltar o apêndice 

que também traduzi e ofereço junto a esta obra, no capítulo VII. Intitulado como: A função 

prático-política da filosofia, com cerca de 10 páginas, traz uma discussão que nos dias de 

hoje, 2008, no Brasil e em toda América Latina , nos países pobres e os chamados de 

emergentes, se faz extremamente importante, não só na leitura da filosofia de Dussel, mas na 

sociedade como um todo.  

Quando reflito sobre a possibilidade ou impossibilidade de uma filosofia 

genuinamente brasileira, alguns dos principais problemas levantados são: dependência 

cultural e teórica dos países eurocêntricos; falta de interesse por parte das instituições de 

ensino e pesquisa de fomentar e propiciar esta discussão e principalmente a passividade / 

impossibilidade de professores e estudantes de filosofia em não romperem ou dialogarem 

como iguais com a tradição filosófica vigente e/ou o mais comum, por se manterem 

subservientes a ela ou ainda por não pensarem a partir da realidade brasileira, com 

problematizações que tratem de nossa realidade, dos nossos problemas...9 

Seja qual e como for esta filosofia brasileira e / ou latino - americana10, para que ela 

possa existir, antes, será necessário repensar esta relação que temos tido com a história da 

filosofia hegemônica. Contudo, ainda este não será o problema central desta reflexão11, ficarei 

limitado a uma introdução ao pensamento dusseliano a fim de divulgá-lo. Mesmo sabendo 

que na leitura da Introduccion a una Filosofía de la Liberacion Latinoamericana e da 

filosofia dusseliana, estes questionamentos passam a ser inevitáveis, assim como a 

possibilidade e embasamento teórico para passar a pensar por si e/ou dialogar (em igualdade) 

com a tradição filosófica, ao invés de repeti-la. 

Primeiro traçarei uma breve biografia do filósofo Enrique Dussel e em qual momento 

de sua vida a obra que estou tratando: Introduccion a una Filosofía de la Liberacion 

Latinoamericana surgiu. Com isso, pretendo mostrar sua postura na sociedade e as influências 

em sua obra filosófica desde antes de sua carreira acadêmica.  

                                                 
9 Salazar Bondy, explicita esta questão da autenticidade da filosofia em sua obra: Existe una Filosofia de nuestra América?.Ed. séc.XXI.1988. 

10 Que parta do Brasil, que tem ficado para trás nestas reflexões por causa de nossas peculiaridades com relação aos outros países Latino americanos. 

11 Que fica para possíveis obras e artigos futuros. 

Silber
Realce



 

23 
 

Depois irei apontar alguns conceitos centrais que penso ser primordiais para a 

compreensão desta. Conceitos estes que estarão presentes na tradução. No entanto, nesta 

breve introdução pretendo expô-los de maneira até vulgar, se assim me é permitido chamar, 

com a finalidade de realmente deixá-los claros para todos aqueles que se interessem pelo 

assunto, motivo que permeia e impulsiona este trabalho, como disse anteriormente.  

Quanto à metodologia que utilizarei, já adentrando em um dos pré-supostos da 

Filosofia da Libertação, partirei de um princípio que é sugerido no 3° nível de interpretação 

de Paul Ricouer no O Conflito das Interpretações, o mesmo que assume Enrique Dussel. 

Resume-se no fato de que toda obra (escrita, falada, etc...) o é com intenções do autor. Mas o 

interlocutor (leitor, ouvinte, etc...), ao tomar contato com ela, a interpreta a partir de sua 

vivência pessoal, dando sentidos, muitas vezes, diferentes daqueles pelos quais ela foi 

elaborada.  

Espero que aproveite este trabalho introdutório e comprometo-me a continuar a 

reflexão na busca de caminhos para a construção de uma filosofia brasileira autêntica, 

enraizada neste solo tão rico e tão desprezado por nós. 

 

 1.1 Enrique Dussel: biografia e contextualização da obra 
 

 Nasceu num povoado chamado La Paz, em Mendonza, na Argentina no dia 24 de 

dezembro de 1934, numa aldeia muito pobre, camponesa, filho de pai médico (positivista-

conservador, apesar de filho de alemão socialista) e mãe dona de casa (líder envolvida com 

causas sociais). Dussel  deixa claro que a miséria econômica e abundância agrária no meio em 

que nascera e crescera e as rugas e sofrimentos de seu povo, contribuíram muito para o 

desenvolvimento de sua vida. Aqui já é possível perceber sua sensibilidade e envolvimento 

com a realidade social, de forma que ainda hoje, até em suas mais recentes obras, a gratidão e 

o não esquecimento de suas origens está presente. 

 Em 1940, seu pai foi despedido do hospital em que trabalhava e foram para Buenos 

Aires, morar na cidade grande. Odiaram e estava difícil  acostumarem-se, mas Dussel cursou 

o primário ali. Como decorrência da revolução de 1943, Perón foi elevado ao poder em 1945 

e como o pai de Dussel era oposição a ele, voltaram para Mendonza. No centro de Mendonza, 

teve uma juventude muito fértil, fora andinista (esporte quase como o alpinismo, mas escala 

os andes ao invés de montanhas), ganhando um grande concurso chamado São Bernardo, que 

consistia numa prova de 4.800 metros de altura, o que o ajudou em sua incursão pela Europa e 



 

24 
 

Oriente mais tarde;  militou na Ação Católica e com 15 anos já demonstrava uma grande 

preocupação com o próximo no campo social, visitava crianças portadoras de deficiências 

mentais, lia os livros de São Bernardo, Tereza d´Ávila e João da Cruz. Cursou o colégio numa 

escola técnica agrícola e assistiu aula na Escola de Belas Artes, ambas na Universidade 

Nacional do Cuyo.   

Ingressou na universidade nacional de Cuyo, militava em grêmios e movimentos 

políticos. Fundou a Federação Universitária do Oeste (FUO) e foi presidente do Centro de 

Filosofia e Letras (CEFYL), sendo preso em 1954 por causa de sua oposição a Perón. Cursou 

filosofia tradicional (5 anos), sobretudo a terceira escolástica. Era-lhes exigido o grego e o 

latim e indicado o alemão. Leu os clássicos nos textos originais (Platão e Aristóteles em 

grego, Agostinho e Tomás em latim, Descartes e Leibniz em francês, Scheler e Heidegger em 

alemão). A ética, sobretudo, lhe fascinava e para ela é que rumavam seus estudos. Sua vida 

acadêmica era norteada pela militância política, não se preocupando com notas e avaliações, 

apesar de nunca ter sido reprovado. Licenciou-se aos 23 anos (1957), como ele mesmo diz12 a 

mentalidade colonial latino - americana o impelia à experiência européia, portanto, partiu para 

a Espanha com uma bolsa de estudos. Foi em um barco, com a passagem mais barata que 

pudera comprar, estava saindo para uma experiência nova, totalmente incerta e desconhecida. 

Numa viagem que durou 24 dias, passou por Buenos Aires, Montevidéo, Santos, Recife, 

Dakar, Marrocos, descobrindo um mundo periférico que até então estava fora de sua 

consciência. Chegou ao porto de Barcelona e pegou o trem para Madri, para o colégio 

Guadalupe, onde viviam duzentos estudantes de toda a América Latina. Nesta época nasceu 

em si a consciência do não-europeu, não espanhol e de que era Latino-americano, distinto do 

europeu. Foi para o oriente. Dormindo no chão, pedindo dinheiro para comer, foi caminhando 

por várias cidades espanholas, passando pela Itália, Beirute, Damasco (em guerra Sírio-

Libanesa), Ammán (deserto que lhe recordou muito sua infância) e Jerusalém. Depois, enfim, 

Israel, onde conheceu um sacerdote Francês chamado Paul Gauthier, que lhe possibilitou 

trabalhar um mês numa cooperativa árabe de carpintaria. Gauthier lhe convidou a voltar 

quando terminasse seu doutorado.   

 Em Abril de 1959, de volta à Espanha, termina seu doutorado, na mesma linha 

escolástica tradicional, contudo, já desejante de retornar a Israel. Na primeira página de sua 

tese, como homenagem ao povo israelense e saudoso de sua experiência, sempre num viés 

Latino-americano, citou o trecho bíblico: “Bem-aventurados os pobres...”. Sua tese versa 
                                                 
12 Cf. seu artigo: En búsqueda del sentido (origen y desarrollo de una filosofía de la liberación).Neste Dussel faz uma auto-biografia mostrando os 

momentos mais significativos da construção de sua obra. Disponibilizado na Internet, inclusive em seu site: http://www.enriquedussel.org 



 

25 
 

sobre a problemática do bem-comum, defendendo a posição de Jacques Maritain que expunha 

uma filosofia política propondo a democracia e a primazia da pessoa na sociedade 

corporativista que estava se estabelecendo. Mas por que citou este trecho bíblico que invoca 

aos pobres? Gauthier, seu mais novo amigo, era simplesmente obcecado pelo tema e Dussel 

declaradamente assumiu mais esta responsabilidade categorial em sua filosofia, agora não 

trataria apenas da América Latina  pobre, mas também do pobre na América Latina, tema que 

já era de seu conhecimento e preocupação teológica. Compromisso este que surgiu não só por 

aderência teórica, mas prática de sua convivência e trabalho sofrido junto a Gauthier e aos 

trabalhadores árabes por dois anos, trabalhando dez horas por dia. 

 Dussel volta para a Europa e ao passar pela Grécia, a estranhou. Antes, a tão comum 

Grécia, origem da filosofia, que havia aprendido sua língua, estudado seus clássicos, origem 

da Europa, linda, tornara-se estranha e sem sentido. Depois de sua profunda experiência 

existencial em Israel, percebera que para falar dos pobres da América Latina, deveria partir do 

oriente e não da Grécia. Pois enquanto a filosofia de Jerusalém falava da possibilidade de 

revolução dos pobres, dignidade do trabalho, Athenas falava da liberdade dos homens livres, 

da impossibilidade de emancipação dos escravos, etc.  

Na França, escreve a obra O Humanismo Helênico13 que visa definir claramente as 

contradições insuperáveis refletidas na filosofia clássica grega, sobretudo da idéia de polis, que é 

totalmente contrária às categorias de dualismo ôntico (corpo-alma), categoria de uno do ser e da 

contemplação, cujos conceitos resultam num escapismo da realidade política e depreciação do 

corpo. Em 1964 termina de escrever O Humanismo Semita14 que trata das experiências dos povos 

semitas que partem desde além do ser, do nada como realidade criadora e possibilitam a 

concepção de ser corporal, sexual, a partir do conceito de basar (hebreu), que significa carne, ou 

seja, o ser humano em sua integralidade, não aceitando a dualidade corpo-alma, mas 

possibilitando um respeito ao corpo, ao ser em sua integralidade, onde a ética atinge sua perfeição 

na entrega política dos profetas para com os pobres, até a morte.  

Podemos constatar que Dussel por onde passa faz filosofia, e, sobretudo que o faz a partir 

de um horizonte Latino-americano. Na França, ainda em 1961, cursa bacharelado em Teologia e 

escreve O Dualismo na Antropologia da Cristandade: desde a origem do cristianismo até antes 

da conquista da América15. Nesta época, trabalhava como bibliotecário universitário na Sorbone; 

Dussel o leu atentamente Merlau Ponty, que faleceu nesta mesma época assim como a Husserl, 

em Francês num curso que fazia com Paul Ricoeur. Neste mesmo período, tomou contato com a 

                                                 
13 Escrito em 1961, publicada na Argentina em 1976 pela Editora universitária de Buenos Aires. 

14 Também publicado pela Editora Universitária de Buenos Aires, em 1969. 

15 Publicado pela Editora Guadalupe,1974. 



 

26 
 

obra de Leopoldo Zea e além de uma mudança categorial, provocada pela fenomenologia, sua 

filosofia sofreu uma mudança geográfica, pois Zea propunha que era preciso reescrever a história, 

incluindo a América Latina  nela. Além disso, conhecera sua esposa Johana, casou-se, teve um 

filho e uma filha, fez um doutorado em História. 

De volta a Argentina, em 1969, conquista a cátedra de ética na Universidade Nacional 

de Cuyo. Dussel diz que suas aulas eram sobre a fenomenologia, sobretudo Heidegger, 

Merlau-Ponty, Husserl, sobretudo Heidegger que estava em alta na Argentina. 

Filosoficamente, Dussel ainda não havia despertado para a militância; militava 

teologicamente, depois da segunda conferência do Conselho Episcopal Latino-americano16, 

que fomentou explicitamente o combate às injustiças e denunciava a violência 

institucionalizada que se estabelecera na América Latina  com a ditadura militar. Neste 

mesmo ano, tendo sido criticado várias vezes por sua postura filosófica passiva frente à 

dependência da América Latina  dos países eurocêntricos, Dussel se propõe a dedicar-se a 

uma Filosofia da Libertação, cujo pré-suposto seria acabar com tal dependência no campo 

filosófico. A obra Para uma Destruição da História da Ética17 foi a resposta a seu curso de 

filosofia naquele ano. Neste mesmo período, com o fim de melhorar sua dialética, se debruça 

sobre a filosofia de Hegel e os pós-hegelianos, sobretudo Marx. Sem maiores novidades, por 

já ser militante, Marx era uma leitura habitual.  

 Foi nesta época que conheceu a obra Totalidade e Infinito, escrita por um judeu, 

nascido na Lituânia e naturalizado francês, chamado Emmanuel Lévinas. Lévinas viveu cerca 

de cinco anos num campo de concentração nazista, convivendo com as atrocidades cometidas 

se pôs a refletir a questão de como é possível que um ser humano seja capaz de matar outro. 

Desenvolvendo, daí, sua filosofia da alteridade18. Dussel, a partir da reflexão proposta por E. 

Lévinas, re-configurou todo seu pensamento, pois conseguira, a partir dela, vislumbrar a 

superação das ontologias de Hegel e Heidegger.  

 É neste momento de sua história que nasce Para uma ética da Libertação latino - 

americana. Transcrição de 6 conferências, nas quais aborda os termos Outro, Mesmo, 

Exterioridade, Metafísica... os quais também iremos tratar mais adiante.  

Em 1971, houve o II Congresso de Filosofia na cidade de Córdoba. O problema 

fundamental discutido era sobre a possibilidade de uma filosofia essencialmente latino - 

americana. Acompanhe um trecho breve do discurso de Dussel neste congresso: 

                                                 
16 O CELAM trata-se de um conselho que reflete a ação da Igreja Católica na América Latina e Caribe.   

17 Publicado em 1969 pela editora Ser e Tempo. 

18 Conceito que trataremos mais adiante. 



 

27 
 

 

Toda esta metafísica do sujeito, expressão temática da experiência fatídica 
do domínio imperial europeu sobre as colônias, se concretiza primeiro como 
mera vontade universal de domínio, mas real e historicamente como 
dialética de dominador-dominado. Se há vontade de poder, há alguém que 
deve sofrer seu poderio (...) e por isso sua filosofia universalizou sua posição 
de dominador, conquistador, metrópole imperial e o fez por uma pedagogia 
inconsciente, mas praticamente infalível, que as elites ilustradas sejam nas 
colônias os sub-opressores que mantenham os oprimidos em uma cultura de 
silêncio, e que, sem saber pensar e falar por si, os oprimidos só escutem por 
suas elites ilustradas, por seus filósofos europeizados uma palavra que os 
aliena: os faz outros (...). A tarefa da Filosofia latino - americana que tenta 
superar a modernidade, o sujeito, deverá propor-se a detectar todos os 
rastros deste sujeito dominador nordatlântico em nosso oculto ser Latino-
americano dependente e oprimido. Deste ponto de vista, toda simples 
repetição entre nós do pensado e dito no nordatlântico não significará a 
inocente vocação de um intelectual só ocupado com o acadêmico, o teórico. 
Esta mera repetição não crítica é agora, uma culpável adesão, com vida, 
pensar e palavras, a uma auto-domesticação para que outros aproveitem os 
benefícios da opressão19.  

    

 O peronismo volta ao poder argentino, prometendo eleições diretas. Contudo, 

confirmou-se como um poder populista, despótico. E pior: muitos intelectuais que se diziam 

de esquerda, o apoiaram e permaneceram ao seu lado, fazendo papel de extrema-direita, 

oprimindo o povo. Foi neste momento que a filosofia da libertação dusseliana assumiu outra 

função, além de superar a ontologia hegeliana e heideggeriana que servem como instrumento 

de dominação, por ocultar e/ou impossibilitar a identificação e afirmação de culturas próprias 

da América Latina. O novo objetivo é superar este populismo, assim como, identificar, 

classificar, denunciar... os mecanismos pelos quais somos dominados, explorados, enganados, 

também no campo político. Contudo, este novo objetivo deve ser perseguido não com o 

partidarismo, ou seja, criação ou engajamento em partidos e/ou grupos específicos, mas como 

filósofo(s). Utilizando-se da criticidade permitida pela filosofia de criticar de fora, sendo 

prática efetiva e militante. 

 Em 1973 a casa de Dussel é bombardeada pelo peronismo, destruindo grande parte de 

sua biblioteca pessoal, contudo, sem causar-lhe danos físicos. Em Março de 1975, fora 

expulso da Universidade Nacional de Cuyo. Exilado no México em 1976, consegue entrar 

como professor na Universidade Autônoma Metropolitana e na Universidade Autônoma do 

México.  

 E é neste contexto, em 1977, que publicam a transcrição das conferências de Dussel e 

nasce Introduccion a una Filosofía de la Liberación  Latinoamericana.  
                                                 
19 DUSSEL, Enrique. Metafísica del sujeto y liberación. Conferência ditada no II Congresso de Filosofia de Córdoba.1971.  

Silber
Realce



 

28 
 

Dussel ainda hoje não mede esforços, com 74 anos, não para de produzir e propagar 

sua Filosofia da Libertação latino - americana. Vejo em sua obra esperanças acima de 

qualquer pessimismo ou repressão causada pelos mecanismos vigentes e a tenho enquanto 

embasamento teórico-práxico necessário para a fundamentação de culturas, economias, 

ciências sociais, políticas... autenticamente latino - americanas.  

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

29 
 

 2. FILOSOFIA DUSSELIANA DA LIBERTAÇÃO:  

 ABORDAGEM DE CONCEITOS FUNDAMENTAIS 

 

 Foi possível até aqui, contextualizar a Filosofia da Libertação dusseliana e a obra que 

passaremos a apreciar na tradução. Contudo, vejo como de extrema importância uma visita a 

alguns principais conceitos, para que ao lermos esta obra, já tenhamos uma visita prévia a 

eles.  

Para iniciar, uma questão fundamental: o mundo está dividido em centro e periferias. 

Esta divisão iniciou-se a partir de 1492 com a subsunção da América à Europa. Explico: antes 

disso, o mundo sempre teve centros e periferias, mas como veremos na obra, eram sistemas 

regionais e havia vários centros e periferias que conviviam harmoniosamente. Significa dizer 

que a Europa configurou-se enquanto único centro do mundo com o roubo das riquezas de 

suas periferias, sobretudo as  da América Latina . Antes disso, era periferia do sistema 

regional anterior. E a partir desta configuração política, ideológica, pretende-se universal, 

instala o sistema mundo, justificando a imposição de seus valores, crenças, culturas... como 

universalmente válidos, importantes para todos.  

  

 2.1 Tarefa da Filosofia da Libertação 
 

 Como vimos a Filosofia da Libertação dusseliana se apresenta com dois propósitos 

que se fundem em um único: Libertar filosófico-politicamente. Ou seja, quer libertar a 

filosofia da hegemonia eurocêntrica que se perpetua em nosso meio, mesmo com a 

incompatibilidade de não verificarmos sua validação na sociedade, por termos valores, 

crenças, culturas... distintos  àquelas em que foram elaboradas, fazendo assim que filosofia 

seja sinônimo de viagem, abstração, fuga da realidade, etc... E quer libertar-nos politicamente, 

mostrando-nos alguns mecanismos de dominação e exploração que normalmente nos passam 

desapercebidos no cotidiano e são tão eficazes em seus propósitos, em todas as dimensões de 

nossa vida. A libertação filosófica e a libertação política se completam e são inseparáveis, 

contemplam todas as dimensões de nossa vida pessoal e social, sendo assim, possibilitam-nos 

instrumentos teórico-práxicos para libertação integral, não só como pessoas, mas como 

sociedade, impelindo-nos a uma nova ordem. 



 

30 
 

 2.2 Mito da Modernidade 
 

Dussel faz uma crítica à história vigente, ao modo como é contada. Sendo assim, 

rompe com a hegemônica história da filosofia, fazendo filosofia da história. Nesta crítica, ele 

inclui, sobretudo, a história da filosofia que permitiu teoricamente que chegássemos a este 

contexto de ameaça à espécie20. Sua crítica é radical contra a modernidade21, ideologia que 

pretende legitimar que a Europa é o único centro do universo e que por isso pode 

universalizar-se, criar um império (o que é a tentativa – e êxito – do capitalismo globalizado, 

se não um império?). E esta constituição da Europa enquanto centro, não foi apenas 

geográfica e política, foi principalmente cultural e ideológica. Primeiro afirmando-se 

internamente como centro do mundo, depois, interpretando toda história como corroboradora 

com esta afirmação, lendo-a como história antiga enquanto paidéia, ou início; idade medieval 

enquanto pré-moderna e principalmente com Hegel, idade moderna como fim da história, 

conforme Dussel bem nos descreve no Método para uma Filosofia da Libertação , no capítulo 

Superação analética da dialética hegeliana.  Contudo, a Europa22 só conseguiu ser centro pela 

violência, dominação, exploração, roubos23... que cometeu e comete à América Latina  e 

países periféricos ainda hoje. Além disso, o que ainda lhe permite estar no centro é a censura 

cultural e intelectual que impõe ao nosso continente e outras periferias. Através de intelectuais 

e governantes vendidos a este propósito – e/ou ao dinheiro vindo dele – não medem esforços 

em perpetuar sua ideologia, tendo como principal instrumento o sistema educacional de 

ensino público. Estas ações produzem uma periferia mundial em dimensões nunca vistas na 

história da humanidade. O que a modernidade faz, ideologicamente, é a simplificação do 

mundo24 (banindo a multiplicidade de seres, por exemplo, resumindo toda relação em ser-

objeto) para depois teorizar sua compreensão e poder dominá-lo. 

 

                                                 
20 Dussel defende esta tese, como por exemplo, em seu discurso no Fórum Social Mundial ocorrido no D.F./México no dia 24 de janeiro de 2008,  no painel 

intitulado como A crise civilizatória e o fim do modelo neoliberal alterado pelo filósofo, em sua fala, para: A crise civilizatória: o modelo neoliberal. No qual ele 

defende que a crise e fim do modelo neoliberal inicia ao descobrirmos que a terra é finita e os recursos naturais são finitos. Sempre os projetos político-

econômicos não divulgaram e não levaram em consideração o lado negativo de suas realizações e estes efeitos chegam a seus limites absolutos que se 

não revertidos, “...a humanidade vai à morte e desse século não sei se passamos...”. Discurso presente em: 

http://br.youtube.com/watch?v=2ErUZWLBf3c.  
21 Ibid; também o faz de modo sistematizado em sua Ética da Libertação na idade da globalização e da exclusão, Vozes, 2000.  

22 Hoje também o Japão e principalmente os Estados Unidos: o que constitui o conceito Eurocentro. 

23 Pode-se pensar que é um exagero deste autor utilizar a palavra roubo, mas Dussel o faz, sobretudo no capítulo III, no inicio do subtítulo Dependência 

Latino-americana desta obra. 

24 Enquanto método. 



 

31 
 

 2.3 Ontologia Vigente: Totalidade: dialética dominadora 
 

 Este sistema de dominação tem sua fundamentação principal na ontologia25, criada 

nesta mesma modernidade. Simplesmente ignorando a tradição metafísica que vinha desde 

muito antes do nascimento da filosofia grega26, os filósofos modernos, sem contextualizar os 

problemas metafísicos vigentes negam-os totalmente, ignorando a tradição e criam –na 

verdade continuam- uma nova filosofia – baseada nos gregos -. Filosofia esta que fundamenta 

o eu27- ontológico - como centro da existência, vindo a gerar a forma de relacionar-se que 

bem conhecemos hoje (egoísta, egocêntrica, utilitarista, conquistadora, dominadora...). Esta 

ontologia causa um fechamento do ser humano nele mesmo. Este fechamento se dá de tal 

forma que o único ser existente passa a ser o eu28 e tudo e todos com quem se relaciona 

passam a ser objetos, entes. Descartes afirma que somos coisas pensantes,  Heidegger afirma 

que somos entes (coisas) abertas ao ser, Hegel afirma que ser e pensamento são a mesma 

coisa. Para termos uma idéia mais clara do que estou dizendo, tudo com que (eu) me 

relaciono é pensado por mim, é ente, objeto de meu mundo.  

Se aceito alguma ou todas estas definições sobre o ser, toda violência, toda 

manipulação, dominação, reificação29 e negação do outro estão justificadas, pois o centro é o 

eu. Assim, justifica-se o extermínio e roubo de toda a América Latina , justifica-se ainda hoje 

toda a manipulação, subsunção, aniquilação causada pelo eurocentro aos países distintos dele, 

aos países tidos como pobres, como bárbaros, etc... pois o que não pensa (como o centro) não 

é (ser) e portanto é coisa a serviço do ser (eurocentro). Toda afirmação ou filosofia que aceite 

ou repita isso, está perpetuando o mesmo, o que já está aí, este fechamento que Emmanuel 

Lévinas chama de totalidade e Dussel assume como um dos principais conceitos de sua 

filosofia.   

Para sintetizar, permitir-me-ei algumas repetições de termos. O eurocentro, a partir da 

filosofia, nega a metafísica, transforma o eu em centro ontológico do universo. Transforma a 

Europa em centro geográfico do universo. Sendo o eu (ser-racional), centro do universo e o 

centro do universo é a Europa, segue que a Europa é o eu (ser-racional) do universo e todo o 

resto que não seja o mesmo que é este centro, que não esteja neste centro, que não pense 

como ele é objeto e portanto está a seu serviço. Esta é a dialética dominadora européia, na 

                                                 
25 Que significa estudo do ser, ontologia, diferente de metafísica, conforme será tratado adiante, no tópico 2.4. 

26 Que acompanha a humanidade desde os primeiros resquícios de comunidade 

27 E não mais Deus, como era na filosofia medieval e nem o logos da filosofia antiga. 

28 E no caso de Heidegger (inspirado em filósofos anteriores) nem o eu escapa de ser transformado em objeto, e ainda sim, está fechado em si. 

29 Transformação do ser em coisa 



 

32 
 

qual, a tese, antítese e síntese são todas elaboradas pelo mesmo. Não há espaço para outro ser, 

ou seja, apesar do fato de que a Europa justifica-se enquanto dominadora legítima por causa 

desta forma de pensar, nós, os dominados não temos possibilidade de fazer a antítese, de 

argumentar, de reagir, pois afinal, não somos. Afirmações como que os índios são apenas 

bestas, são bárbaros, são outra coisa que não nós, e portanto, deve ser submetido a nos servir, 

a meu ver, ainda hoje, demonstra como pensava um europeu no contexto da invasão européia 

à América e muitos pensam ainda hoje. 

 

 2.4 Superação ética da ontologia: metafísica da alteridade: analética  
 

A filosofia ocidental sempre foi ontológica. Desde a Grécia até os dias de hoje. 

Aristóteles, Descartes, Hegel e Heidegger trataram e confirmaram como hegemonia a questão 

do ser, da essência das coisas, da ontologia, como preocupação hegemônica. Segundo Dussel, 

nem Marx que criticou a estes escapou. O que chegou mais perto foi Lévinas, mas não 

rompeu esta totalidade, ainda sua preocupação, apesar de criticar toda a tradição anterior, é 

com o ser, criticando a ontologia e propondo a ética em seu lugar30. E a partir da leitura de 

Emmanuel Lévinas, Dussel afirma que a necessidade da transcendência (Metafísica) é 

inerente e essencial ao ser-humano que sai de si, por sua alteridade, ou seja, a afirmação de 

ser outro, diferente de tudo e todos, com sua personalidade própria e não pode, como pretende 

esta totalidade, ser transformado num objeto, pois é outro ser. Eis o único sentido válido para 

a afirmação de que somos todos iguais, pois todos somos seres. Contudo, somos todos 

distintos e qualquer tentativa de igualação, classificação, conceitualização... passa a ser 

violência, dominação e virtualização do Outro. Todavia, se não é a questão do Ser, 

ontológica, o que preocupa a América Latina, qual é? E o que preocupa o Brasil? Enquanto 

diferentes que sofrem o contexto de dominação, exploração e opressão até hoje? 

A alteridade, ou o fato de reconhecer-se como diferente, distinto, tem seu ápice na 

relação rosto-a-rosto. O rosto, para Lévinas expressa toda nossa subjetividade e alteridade, 

pois é único desde sua configuração física. Toda subjetividade do rosto, desde rugas 

configuradas a partir do sofrimento, até a pele esticada por causa de plásticas. E o que parece 

nos expor à alteridade é o olhar. Quando olhamos para alguém, sentimo-nos interpelados por 

este e somos, por natureza, responsáveis por ele; desde sempre, mas especialmente a partir do 

                                                 
30 Cf. cap. VI: O método do pensar latino americano; a analética como ruptura teórica. 



 

33 
 

olhar ao Outro. Imagine-se olhando frente a frente, demoradamente para uma pessoa que ama. 

Milhões de sentimentos podem lhe ocorrer, não é mesmo? Dussel intensifica este conceito de 

rosto afirmando que este rosto que trata Lévinas, não pode ficar na abstração, pois para nós, 

ele tem nome, o vemos todos os dias, é do pobre. E mais, não qualquer pobre, é de um pobre 

específico, que lhe traz todo seu sofrimento, exploração, agonias... Agora, imagine-se 

olhando, do mesmo modo que anteriormente, mas, para uma criança desconhecida que está 

chorando de fome e que lhe pede algo de comer. É bem provável que sinta-se responsável por 

ela. Pode até atribuir esta responsabilidade a outros, contudo, naquele momento do olhar, sabe 

que és tu, responsável por ela. Isso ocorre, segundo Lévinas31, porque temos desejo do 

infinito32. Desejo este que só se alimenta na relação concreta, no respeito à alteridade, no 

olhar e na relação responsável com o outro.  Desta forma, todas as nossas relações pessoais 

passam a ter outro significado, passamos a respeitar o Outro em sua totalidade, não 

importando quem seja. 

Quando nos damos conta desta responsabilidade que temos (e negávamos) por este 

outro, é conseqüência abrir-se para ele, sair de si e deixá-lo expressar-se, num ato de 

compaixão33. Se isso não é realizado, de nada adianta, a alteridade não é respeitada. Para 

superar a ontologia, de forma ética não basta a constatação da existência do Outro, diferente. 

Nem a constatação da nossa responsabilidade por ele. Mas tem que sair de si e ir até ele, num 

ato de escuta, gratuidade, compaixão, alteridade, dando-lhe a palavra e escutando-o de forma 

que sua palavra (com toda subjetividade, sobretudo quando oprimida) é encarada como 

verdade suprema. A única forma de ocorrer uma relação concreta é na alteridade e para que 

esta seja respeitada, a palavra é o principal meio de expressão, na relação rosto a rosto, no 

olhar. É neste momento da abertura ao Outro, ao diferente, que ocorre a superação da dialética 

da dominação. A esta abertura, Dussel chama de analética. Define-a como o método da 

filosofia da libertação34, opondo-se a dialética dominadora que vemos diariamente 

perpetuando-se, presente inclusive em Marx. Dussel a justifica – como se precisasse –  

dizendo que os europeus, mesmo Hegel, não tiveram coragem de ir até as últimas 

conseqüências da própria dialética, ou seja, a analética é o desenvolvimento natural da 

dialética que fora omitida ou não alcançada pelos europeus. E nem poderia sê-lo, pois só é 

                                                 
31 LEVINAS, E. Totalidade e Infinito. Trad. José Pinto Ribeiro. Lisboa: Edições 70, 1988, p.21. 

32 Resumidamente, desejo do sagrado que se opõe e desmistifica a vontade de poder Nietzscheana. 

33 Sofrer com, sofrer junto a. 

34 Cf. cap. VI: O método do pensar latino americano; a analética como ruptura teórica, p.140 ss. 



 

34 
 

possível para quem está de fora, exterior à Totalidade e tem possibilidade de afirmar-se 

enquanto Outro. 

 

 Daniel Pansarelli expõe esta questão assim: 

 

A impossibilidade de redução do rosto ôntico ao ontológico, isto é, a 
revelação de um ente (outro) que não pode ser reduzido ao ser (mesmo) de 
uma totalidade constitui o elemento natural para o questionamento cujo a 
ontologia não é capaz de responder. Põe-se assim em crise todo o sistema 
ontológico por conta de sua negatividade quanto a presença de mais que um 
ser dentro de sua totalidade: tudo deveria reduzir-se a ôntica, a entes, cuja 
dedução é possível a partir do ser, mas o rosto ôntico do outro não é passível 
de dedução. Esta impossibilidade, segundo Dussel, constitui um quarto 
momento do movimento que agora é ana-dia-lético, ao ponto que exige a 
substituição da ontologia ante sua insuficiência em atender a continuidade 
natural deste movimento... Embora seja inicialmente sugerido como um 
método, o que pode levar à subestimada caracterização como algo 
meramente formal, a analética na filosofia da libertação garante, com a 
existência de mais que um sujeito, uma dimensão de práxis ao movimento, 
posto que o ser não é mais uno na totalidade, mas está em constante relação 
com outro sujeito, não havendo mais um senhor da situação, do mundo 
enquanto totalidade (...) Não havendo mais a categoria ontológica, segue em 
sua construção o filósofo da libertação, o nível ôntico não mais se justifica. 
Será, pois, redimensionado de acordo com o elemento que substituirá a 
ontologia no fundamento do movimento, constituindo-se assim o derradeiro 
quinto movimento35 

 

Portanto, a metafísica da Filosofia latino - americana, é antes de qualquer outra coisa 

ética. Não se preocupa mais com o Ser, mas com a relação entre os seres, expondo assim, uma 

nova razão, uma racionalidade ética.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
35 PANSARELLI, Daniel. A Filosofia da Libertação e sua Ética. Revista Urutagua n°04, maio2002. 



 

35 
 

 3. MOMENTOS METAFÍSICOS DE LIBERTAÇÃO 
 

 Talvez, por ironia, a libertação seja um dos temas mais polêmicos e menos discutidos 

dentro da própria Filosofia da Libertação. Será por já ser um pré-suposto a necessidade de 

libertação? Não parece ser tão simples assim a questão36. Pois, como tratar de libertação com 

pessoas que se contentam em viver sob domínio, explorados, alienados...? Longe de querer 

responder a esta questão, pensei ser importante apontá-la, uma vez que o debate existe. 

Apontando caminhos de resoluções e reflexões, no decorrer de sua obra Dussel afirma 

que a libertação do ser humano em todas as suas dimensões se da com o respeito e a 

afirmação da alteridade, seja na relação de pai e mãe com filhos e filhas, ou educador-

educando (pedagógica); seja com seus irmãos e concidadãos (política), seja em na relação 

homem-mulher: (erótica) ou ainda em sua relação com o absoluto (arqueológica) e com a 

natureza (poiética), de forma antifetichista. Ambas se complementam e não têm uma ordem 

determinada, ocorrem diariamente de forma complexa. 

 Ter ciência da necessidade desta libertação é muito importante, mas é apenas o 

primeiro passo para que ela ocorra. Dussel nos mostra várias implicações que são 

apresentadas pelo cotidiano que são impossíveis de serem apenas ignoradas. Pretendo agora, 

refletir sobre como ocorre a dominação nestas dimensões da vida e apresentar alguns 

caminhos de libertação, segundo o filósofo.   

  

 3.1 Erótica 
 

Há milênios a mulher não é respeitada enquanto outra, enquanto diferente, enquanto 

mulher. Ela é sempre vista no ocidente como coisa a serviço do homem, da família. 

Recentemente há algumas ações no sentido de libertação, contudo, até muitas destas, são 

machistas e buscam igualar a mulher ao homem, sendo assim, não sai do mesmo. E se a 

mulher ainda é oprimida, ainda sofre violência institucional, esta, enquanto mãe de família, 

educadora, em seu ambiente de trabalho e convivência será opressora e perpetuará o mesmo. 

Precisa, portanto, de ter sua alteridade respeitada. Como?  

                                                 
36  Dussel entra em cheio nesta questão no capítulo II:A  alteridade ou a exterioridade do sistema, sobretudo, no tópico: o serviço da libertação.  



 

36 
 

Dussel nos mostra37 que para sabermos como se constituiu a erótica latino - americana, 

podemos pesquisar algumas obras de arte38, pois nestas, de modo geral é mostrada a simbólica 

de determinada época, ou seja, costumes, relações, cultura, etc. Mas, neste caso, específico, 

ele busca o modo como a mulher é vista nas sociedades, desde as pré-hispânicas, até os dias 

atuais. Surpreendentemente soube que geralmente, nas sociedades Latinas pré-européias, 

sobretudo as agrícolas, a mulher teve um papel de destaque e central. Tanto que o número de 

deusas e entidades divinas vitais para estas era enorme. Apesar disso, é possível perceber que 

a preponderância da violência do masculino sobre o feminino é retratada a partir de deuses 

masculinos que exigem sacrifícios de virgens. Contudo, as virgens que eram consagradas ao 

deus Sol, por exemplo, não eram violadas, se o fossem, morreria não só o homem que 

cometera tal ato, mas também toda sua família. Este dado nos mostra, entre outras coisas, que 

a mulher era respeitada e de certa forma, até cativada na sociedade.  Em contrapartida, bem 

sabemos o que fizeram com as índias, os europeus, ao chegarem aqui. Assim, fica 

evidenciado que através da simbólica, sobretudo, expressada na literatura e pintura de nosso 

povo, podemos saber sobre ele.  

Passando para a origem do Ocidente, a Grécia, Platão pode nos dizer muito sobre a 

erótica também. Para ele, a definição de Eros, ou amor, é o amor do mesmo pelo mesmo. Ele 

justifica sua concepção a partir da mitologia, recorrendo a um deus chamado Andrógino. Este 

era muito forte, então, os outros deuses, tiveram que separá-lo em dois, o separaram em 

homem e mulher. Assim, quando um homem e uma mulher se amam, na verdade estão 

amando a si mesmo, sua outra metade, o que conhecemos como cara metade ou tampa da 

panela. Mas, para ele, a única utilidade da mulher é gerar outra parte do mesmo, o filho. 

Percebe que não há espaço para outro, para o diferente? Aristóteles é ainda mais claro, diz em 

sua Ética a Nicômaco que o homem livre39 é animal político  e a mulher deve mesmo ser 

submissa a ele e estar a seu serviço.  

Na modernidade, o mesmo ocorre. Descartes, Hegel e Nietzsche têm descrições sobre 

as mulheres de fazer inveja a qualquer Platão. Mas há ressalvas. Emmanuel Lévinas, por 

exemplo, afirma que a mulher manifesta-se como alteridade primeira. 

A mulher, portanto, aparece como objeto sexual em tudo. Suas capacidades política, 

pedagógica, foram totalmente deturpadas pelas culturas e tradições anteriores e é por isso que 

quase não existem filósofas, por exemplo. Hoje, sua beleza serve para vender a imagem de 

                                                 
37 Cf. Cap. IV: A Erótica e a Pedagógica da libertação, tópico A erótica latino – americana. 

38 Não só pinturas, mas músicas, esculturas, poesias,etc. 

39 Lembrando que homem livre é o aristocrata, e não o escravo, o trabalhador braçal, o estrangeiro, a mulher, o bárbaro...  



 

37 
 

uma empresa, de um produto. Nada mais que isso. A mulher precisa libertar-se erótica, 

pedagógica e politicamente. Nossa sociedade configurou-se enquanto machista, sendo assim, 

a reflexão sobre as ações são dadas a partir do universo masculino, desta forma, passa a ser 

um problema ético. Mas, os movimentos feministas que em geral poderiam contribuir para 

esta libertação integral da mulher, de forma organizada, têm lutado para igualarem-nas aos 

homens com o discurso de mesmos direitos e mesmos deveres. Parecem não perceber que 

assim, só estão reproduzindo o amor pelo mesmo e fechando a possibilidade do distinto, do 

outro, da afirmação da mulher enquanto tal.  

 

 3.2 Pedagógica 
 

A libertação pedagógica divide-se, ao menos aqui, por fins didáticos, em pedagógica 

“erótica” no sentido de ser a relação de educador-educando e pedagógica - política, quando 

considerados o sistema de ensino, relação institucional educacional, etc. 

Um casal pode em seu ato de liberdade incondicional decidir ter um filho, apesar de 

que hoje em dia primeiro o têm, depois o suportam, constituindo assim, uma família. A 

criança que nasce de uma família cuja mulher não tem sua alteridade respeitada, será 

oprimida, desde seu nascimento, começando, por exemplo, por levar o mesmo nome do pai ou 

avô, o que manifesta explicitamente a dominação e perpetuação do Mesmo. Ou pior, pode ser 

negada antes de nascer, pelo aborto. Mas, se não abortada, ela cresce e precisa ser educada. 

Mas seus pais, professores e educadores são mulheres e homens que geralmente não têm sua 

alteridade respeitada e não respeitam, portanto, a alteridade desta criança. Como ocorre uma 

pedagógica de libertação? 

A libertação pedagógica se dá no combate à alienação cultural e na conscientização do 

povo, do excluído, do oprimido, do pobre. A Filosofia da Libertação, além de política, é antes, 

pedagógica. Dussel nos aponta caminhos eficazes para que essa pedagógica erótica ou política 

seja de libertação e não de opressão, dominação e perpetuação do mesmo.  

Normalmente, na história da filosofia e no ensino de filosofia no Brasil, têm-se como 

exemplar a maiêutica socrática como método ideal de ensinar dialogando, fazendo participar 

da construção do conhecimento. Contudo, poucos percebem que Sócrates, na verdade, com 

suas perguntas, direciona a resposta de seu interlocutor para as verdades gregas, fazendo-os 

crer que são divinas, eternas, imutáveis: o mesmo. Isso é característico de uma pedagogia 



 

38 
 

dominadora: fazer crer que suas idéias é que são as verdadeiras, entre tantas outras. Esta é a 

dominação pedagógica maior, querer instituir suas verdades como verdadeiras em detrimento 

de outras como mentiras, falsas, ou inválidas. A síntese desta dominação ocorre na 

modernidade quando Hegel, na Fenomenologia do Espírito diz que o saber absoluto é um 

eterno recordar e assim sendo, possibilita o fim da história, sem possibilidade a nada de novo 

e o domínio eterno do Mesmo. 

Concretamente, no Brasil, na América Latina, o europeu chega e destrói nossas 

religiões, nossas línguas, nossas culturas, nossas formas de viver, como se nada fossem. E nos 

impõe o mesmo que ele é. Contudo, antes nos relacionávamos de forma respeitosa com a 

natureza, tínhamos simbologia própria, enraizada na natureza, no dia-a-dia. Mas imporam a 

nós a simbologia deles (do mesmo: a exploração, o domínio, etc...) e esta é incompatível com 

nossas origens e assim, ficamos entre o que éramos e o que eles são. Daí a meu ver é uma 

farsa dizer que o Brasil é um país multi-cultural, multi-racial, quando estas definições não são 

relacionadas com a realidade; quais são as características que herdamos dos europeus e nos 

são úteis e realmente tem correspondência na realidade brasileira e/ou latino - americana? 

Quais dos povos ameríndios eram (ou são) úteis  de alguma forma e podemos resgatar? Na 

verdade, não sabemos (ou negamos) quem somos. Precisamos nos redescobrir, pois estão 

tomando nossa terra, o que nos era mais caro e mais valorizávamos, estamos “entregando de 

bandeja”.    

Como se daria esta libertação pedagógica? Dussel, ao longo de sua filosofia, nos 

propõe caminhos concretos, práticos. Sem, contudo, nos dar uma bula de como fazer, pois 

bem sabemos que elas geralmente não se aplicam à realidade. Estes caminhos apontados pela 

filosofia dusseliana da libertação são a partir da alteridade e por isso, podem ser úteis em 

qualquer realidade, porque respeitam as diferenças abrindo-se para o diferente. A libertação 

pedagógica ocorre em primeiro momento quando nós educadores, nos reconhecemos como 

oprimidos–sub– opressores, como diz Paulo Freire, parte da dominação e portanto, 

dominadores. Depois, a consciência de que o mundo está dividido em centro e periferia e que 

fazemos parte da periferia e é a partir daqui que temos que nos educar e educar aos nossos. 

Um outro fato que deve ser levado em consideração para uma educação libertadora é que 

quando respeitamos a alteridade dos educandos antes de tentar ensiná-los algo, devemos 

aprender com eles quem são e o que precisam saber. Temos um grande desafio e é aqui que 

começa a aparecer a importância da pedagógica política, ou seja, o educador por si, pode fazer 

muito e não depender apenas do sistema educacional instituído, por exemplo. É triste a 



 

39 
 

realidade que estamos vivendo: educadores preocupados apenas consigo e que se quer 

configuram uma classe e que não têm participação enquanto tal na elaboração, cobrança e 

prática de políticas públicas que efetivamente libertam. Muito ao contrário, o comum é vê-los 

elogiando o sistema vigente que a cada dia vem perpetuando esta totalidade. Copiando táticas 

e estratégias norte-americanas (do centro) e aplicando-as à nossa realidade, por exemplo, 

acentuando cada vez mais a já drástica má-distribuição de renda e o abismo educacional 

existente entre a elite capaxa da perpetuação deste projeto do mesmo e os excluídos, pobres, 

dominados por este.     

    

 3.3 Política 
 

Como libertar-se politicamente? O que será uma política da libertação? Nos dias 

atuais, 2008, Dussel lança sua mais madura obra que trata da temática, seu título é justamente: 

Política da Libertação: História Mundial e Crítica. Mas, é necessário que conheçamos os 

pré-supostos políticos de sua filosofia para podermos compreendê-la em sua evolução, que 

acompanha a evolução do tempo.  

Para Dussel a política começa em toda relação entre irmãos40. Ou ainda, toda relação 

entre pessoas que não seja a pedagógica e a erótica. Quando instituído um sistema político 

quem estiver no poder irá governar para estes irmãos da mesma maneira que os trata na 

relação pessoal. Ele nos mostra alguns motivos pelos quais iniciam-se a corrupção, a 

dependência... e aponta caminhos para uma política eficaz e justa. Assim, podemos dividir, 

por enquanto, a política em política - pedagógica e política - política.  

Nas relações político-pedagógicas - assim como nas relações eróticas e pedagógicas - 

se respeitada a alteridade, ou relações libertadas e libertadoras, o valor que se pode invocar no 

sentido de tentar elucidar ainda mais o que é esta relação concreta, áltera, é a benevolência.  

Ou seja, o querer bem ao outro, enquanto tal perpassa a amizade que é a benevolência 

mútua, que bem conhecemos em Aristóteles, que resumidamente tem por trás o interesse e a 

utilidade. Querer bem ao Outro, sem criar expectativas a cerca do que ele pode dar em troca, 

sem conceituá-lo, ou torná-lo objeto de minhas necessidades ou da satisfação destas. Para que 

possa realizar-me. É necessário o amor na gratuidade que parte do Eu, de mim, sem depender 

em nada do Outro. Somente aquele que deseja o bem, a libertação do Outro que é o pobre, 

                                                 
40 Ver. Cap. V: A Política e a Arqueológica da Libertação; a) A política da libertação Latino-americana; A relação irmão-irmão. 



 

40 
 

desde o Eu, é que pode instaurar uma política de justiça. Mas, esta política nos é negada e 

totalizada, reproduzindo o Mesmo, desde o “arrombamento” da América.  

Pois antes da chegada dos europeus, temos documentado algumas coisas sobre o 

império Inca, por exemplo, e este era um socialismo muito mais justo que qualquer forma de 

governo posterior que temos conhecimento, conforme Dussel nos aponta: 

 

Se dão conta do papel que a autoridade desempenhava ali? Sem sombra de 
dúvidas, essa distribuição dos bens foi muito mais justa que nas posteriores 
épocas; trata-se do socialismo incaico.41 

 

  Para ter uma idéia, Dussel nos conta, tomando como fonte o inca Garcilaso, que 

quando um homem casava-se neste império, recebia para sua mulher certa quantidade de 

terras. As terras cultivadas aumentavam de acordo com que aumentava a família. Perdia a 

família do filho quando se casava, mas não perdia as terras da filha, que podia a qualquer 

momento ser despedida por seu marido e neste caso, não podia ficar sem terra. Os vizinhos 

cultivavam primeiro as terras das viúvas e dos enfermos, depois as suas e por último as do 

império.  

Para refletirmos sobre política, é necessário antes, termos plena consciência que nosso 

ponto de partida é o Brasil, situado na América Latina, dependente do eurocentro. Saber como 

surgiu esta dependência e o modo que ela se dá ainda hoje é primaz para uma filosofia 

autêntica. Bem sabemos que na época da invasão os europeus transferiram sua oligarquia para 

cá e o povo originário desta terra era feito seu servo. Depois, as lutas de independência dos 

povos e de parte das próprias oligarquias européias, se libertaram dos reis, mas continuaram 

subservientes às metrópoles, vendendo nossas riquezas minerais em troca de produtos do 

centro, produtos estes que só podiam ser consumidos por esta oligarquia neocolonial, por 

serem caros. Esta era a concretização de uma das teses de Adam Smith, que em seu livro 

Investigação Sobre a Natureza e Causa da Riqueza das Nações, de 1776, ele afirma que no 

comércio com as colônias, a metrópole sempre deveria sair em vantagem, ter benefício, lucro.  

A política é uma atividade de todos, assim, não há a separação didática que fizemos 

em política - pedagógica e política - política, no próprio conceito de economia política temos 

esta indissociação presente: Economia = oikonomiké ou a totalidade da casa, doméstica. 

Sinteticamente, Dussel nos diz que economia é a relação do ser humano com a natureza. Esta 

                                                 
41 Cf. Cap. V, A política da libertação latino-americana ; A simbólica latino – americana. 



 

41 
 

relação é cultural, pois tudo o que o homem faz em sua relação com a natureza, a fim de 

transformá-la para o seu benefício, é cultura, por exemplo, quando faz carvão da árvore.   

E neste sentido, a cultura, também determina como se dão as relações entre as pessoas. 

Ao dar uma flor para outra pessoa, coloco a natureza ao serviço desta. Se ela tem fome e dou-

lhe comida, ou se cansada está e ofereço-lhe um lugar para descansar... Assim, a natureza nos 

serve como uma mediação. E quando esta mediação, esta relação, é feita entre irmãos (não só 

de sangue, mas entre iguais), é política. As diferentes formas de relações com a natureza é que 

determinarão diferentes formas de política.  

Aqui entra uma das maiores características do capitalismo, que é a venda de matéria-

prima e mão-de-obra (da periferia) por um valor menor do que vale (ao centro) e a compra 

dos produtos industrializados  (do centro) por um valor maior do que vale. Perceba o modo 

que nos relacionamos tanto com a natureza, vendendo-a por preço simbólico (praticamente 

dando-a) como com nosso próprio corpo (ou força de trabalho), para obtermos um valor bem 

inferior ao que sabemos valer afim de depois comprarmos do centro produtos bem mais caros.  

A política na modernidade (que está vigente hoje) se fez de forma amoral. Ou seja, 

rompeu qualquer relação com qualquer moral possível. Torna-se normal e até justificada a 

imoralidade, o roubo, o domínio, perseguindo um único fim: o lucro. E o pior, é que a 

filosofia moderna ajudou que isso ocorresse. Hobbes, por exemplo, no Leviatã, afirma que 

com os de força equivalente vale o pacto, a fraternidade, mas com os mais fracos, deve-se 

dominá-los, sem dar-lhes chance de unirem-se ou com outros iguais tornarem-se fortes. Ou o 

próprio Nietzsche que apesar de ser crítico da modernidade, afirma que através da vontade de 

poder, o herói é aquele que consegue criar, destruindo a ordem vigente e indo mais além. Ou 

seja, o ápice disso é a conquista, o conquistador. Portanto, esta relação política moderna se 

afirma como natural e toda e qualquer possibilidade que se oponha a ela, é tida como 

fraqueza...    

Como se dará uma política de libertação? Para que ela ocorra, é necessária a ciência 

de todas as formas de economia e política já aplicadas e possíveis, pensando-as de forma 

diferente. Quando estamos refletindo sobre libertação, temos presente, o povo oprimido, que 

precisa ser libertado. E para que ocorra a libertação, é necessário que seja claro quem precisa 

libertar, ou ainda, que conheça quem quero libertar. Não parece haver outra forma possível se 

não a de dar voz, de perguntar a este povo pobre: quem és? Assim, o partido ou sujeito 

político deve colocar-se como ouvinte, como aprendiz, numa atitude pedagógica, conforme já 

refletimos. E a partir desta atitude, conhecerá não só a quem, mas o que pode fazer para 



 

42 
 

libertar. E este ato de escuta, analético, não pode ser apenas na elaboração do projeto político, 

mas deve ser constante, do começo ao fim seja da vida, seja do exercício da política como 

ofício. 

E aqui me parece propício deixar claro que a Filosofia da Libertação dusseliana tem 

um ponto de partida bem específico: o povo da América Latina . Assim, toda a filosofia, seja 

ética, pedagógica, erótica e sobretudo a política, parte do povo pobre e é para ele. Pois, é ele, 

o sujeito histórico42 capaz de afirmar-se enquanto outro, exterior à ordem vigente, negando o 

momento de negação da dialética dominadora, ou seja, não é preciso que este povo negue a 

exploração que sofre, pois se assim o for, dentro do movimento dialético a síntese será que ele 

se adapte, se iguale ao mesmo e passe de explorado a explorador, seja incluído à ordem 

vigente43. Esta realidade do pobre de exterioridade prático-poiética44 constitui-o na época de 

crise como sujeito histórico por excelência. Pelo contrário, para que haja a libertação, 

negando esta negação, portanto, afirmando-se enquanto povo pobre, explorado, excluído, 

afirmando-se enquanto outro, criando o diferente, o novo. Sempre haverá excluídos nos mais 

diferentes sistemas no decorrer da história, pois a história analética é sempre aberta ao outro, 

ao novo, ao exterior, como não existe sistema perfeito, o novo sempre aparecerá fora do 

sistema vigente.  

Contudo, o sistema político vigente, seja qual for, legitimado pelo povo pobre, 

excluído, os incluirá e se fechará enquanto instituição. Mas, pode ainda assim, continuar este 

movimento analético não fechando-se totalmente e não sendo necessária a dominação, quando 

não for capaz e/ou lhe for solicitado, o poder se renova com outros agentes políticos, eleitos 

pelo povo, da forma que ele quer e precisa. O povo está além de qualquer poder instituído. E é 

por isso que para que haja a libertação política, é necessário que haja libertação do pobre, do 

camponês, do operário... Ele precisa libertar-se pedagógica, erótica e politicamente para poder 

assumir-se enquanto outro só assim, quando assumir o poder, fará diferente da ordem vigente, 

do mesmo. Pois mesmo que o pobre, o oprimido, ou o povo assuma ao poder, se não assumir-

se enquanto outro, não fará revolução alguma, apenas repetirá o mesmo.  

A radicalidade desta política de libertação é tamanha que liberta o pobre da 

dependência do salário, por exemplo, e revoluciona a noção que se tem de trabalho. Para 

                                                 
42 O mesmo conceito de sujeito histórico que para Marx, mas difere-se no modo de revolução entre outras coisas. Enquanto para Marx e mais ainda para 

grande parte dos marxistas contemporâneos, a revolução se dá em escala macro e de uma vez, para Dussel, ela transcende estas categorias e parece que 

desde a totalização de um sistema, a partir da exterioridade, já há um início de revolução, que se culmina com o estabelecimento de uma nova ordem. 

Dussel diz que a Revolução que propõe Marx e muitos marxistas, é uma libertação alienada, cf. p. 94 ss.  

43 Que é o que ocorre com as elites dos países pobres, sobretudo, da América Latina. Ainda que foram exploradas quando não elites, ao enquadrarem-se 

no sistema ou assumirem representatividade no poder, corrompem-se.  

44 Possibilitando nova política e nova tecnologia. 



 

43 
 

explicitar um pouco disso, ouso citar-me num artigo que escrevi sob exigência da disciplina 

Filosofia latino - americana, quando cursava o sexto semestre de minha graduação em 

filosofia na Universidade Metodista, sob orientação do Professor Daniel Pansarelli (que 

inclusive já citei neste trabalho): 

  

A totalidade vigente se rompe com a descoberta deste novo sujeito histórico, 
o pobre, exterior a ela e que exige, por sua provocação, uma continuação da 
história, a partir de uma revolução que lhes permita manifestar sua potência 
criadora, produzindo o que o sistema não lhes permite. Os trabalhadores, 
portando, não só “o proletariado”, mas quem possui a capacidade 
revolucionária de ir além da totalidade do sistema e se define não como 
assalariado mas, além disso, através de novas formas de economias que 
superem esta dependência do salário, até que o trabalho e o trabalhador não 
serão mais assalariados...45 

  

 Assim, vejo que é interessante dizer que a totalidade seja de uma pessoa ou de 

um sistema, em suas relações erótica, pedagógica ou políticas, se dá quando se fecha em si 

mesmo, não abrindo espaço para o Outro, para o diferente, para o exterior a esta totalidade. E 

isso ocorre porque fetichiza-se. Refletiremos agora um pouco mais sobre o modo como se dá 

esta fetichização e no que ela consiste de fato.   

 

 3.4 Anti-fetichismo 
 

A morte de Deus provocada pela modernidade aceita e praticada até por muitos 

marxistas e teólogos, deu espaço para um fenômeno predominante na opressão e dominação 

das massas. Ao pregar o ateísmo, sobretudo para o povo, que é crente (e tem sua simbologia e 

sua fé)46 deram espaço para que a modernidade nos oferecesse outros deuses que tomaram o 

lugar dos antigos.  A arqueológica trata da relação do povo com o sagrado e a fetichização 

que passa por todas as outras dimensões da vida. 

O inicio da formulação teórica da fetichização da totalidade do eu, se dá com 

Descartes, ao tornar o eu fundamento de toda a experiência deste enquanto extensão dele 

mesmo. O discurso do método é justamente a teorização disso, um eu que fundamenta tudo a 

partir de seu discurso. Spinoza, só continua o trabalho, afirmando que o eu é uma substancia e 

                                                 
45 Cf. em: Dimensão Política da Filosofia da Libertação dusseliana. De minha autoria, postado em: http://www.consciencia.org/docs/dussel_hugo.doc.  

46 Dussel se apropria aqui da tese de Hugo Assmann sobre o assunto. Principalmente no livro: A  idolatria do mercado que foi escrito junto com Franz 

Hinkelammert em 1989, publicado pela Vozes, eles demonstram o quanto o capitalismo se apropria da simbologia e teologia do povo. 



 

44 
 

que só pode existir uma substância, converte o eu em deus. Depois Hegel termina a imprensa 

fazendo desta subjetividade do eu, o sentido de tudo adquirido por sua lógica. Seja na 

filosofia da natureza ou na filosofia do espírito. Assim, esta subjetividade, torna-se divina, 

pois ela é tudo, é o ponto de apoio de todo juízo possível. 

Diante disso, Feuerbach nos propõe o ateísmo, dizendo que devemos negar este deus e 

passar da teologia para a antropologia. Pois para ele, este deus instituído é apenas a razão 

pensando a si mesma, entretanto, o sentido vem antes da razão e para ele, vemos o tu, diante 

de nós, antes que ao eu de nós mesmos. Marx, além de dizer que este deus é a razão pensando 

a si mesma, diz que ele tem uma função ideológica dentro do sistema, e em O Capital, 

mostra-nos que devemos ser ateus contra a fetichização do dinheiro, enquanto deus.  

Este ateísmo que nos propõe os dois filósofos então –dentre outros- é contra a 

fetichização do eu europeu, eurocentrico e esta negação, parece ser justamente, a condição de 

possibilidade de um absoluto alterativo, outro, diferente de todo e qualquer sistema possível.  

Assim, a questão da morte de deus, ganha outra formulação: Qual o Deus que está 

morto? Qual o absoluto que se nega? Ou negamos ao absoluto alterativo e afirmamos o deus 

do sistema, caindo num panteísmo, ou negamos o sistema enquanto panteísta e afirmamos, 

ainda que inconscientemente, o absoluto alterativo. O absoluto divino não pode ser negado, 

pois é a origem e quando se nega a origem una, afirma-se o panteísmo. Não há três 

possibilidades. O povo, sobretudo pobre e oprimido, não cria só o produto de seu trabalho, 

mas cria mitos e símbolos. Ao negarmos esses mitos e símbolos autênticos do povo,  damos 

espaço para que o sistema vigente os afirme, com valores do próprio sistema47.  

A modernidade matou o absoluto alterativo e afirmou-se enquanto divina. Contudo, 

foi morta enquanto tal e estamos chorando –ou festejando- sua morte. Agora, além de perder 

sua divindade imposta, a Europa não tem como esconder o sangue que tirou dos povos 

explorados. Contudo, ainda não reconhece sua culpa, não permitindo assim, a libertação dos 

povos enquanto outro. Para que surja a possibilidade da reafirmação do absoluto alterativo, é 

necessário que o centro o reconheça e este será o ponto de apoio para o novo sistema mundial.  

A implicação imediatamente política da arqueológica, do anti - fetichismo, parece ser 

que os sistemas políticos –todos eles- tendem a se absolutizarem, se divinizarem, 

pretendendo-se eternos. Assim, para que haja uma política de libertação –como uma erótica e 

pedagógica- é necessária a afirmação do absoluto alterativo que está além de qualquer 

sistema, de qualquer imposição. Deus existe enquanto origem criadora de tudo, sendo assim, 

                                                 
47 Ibid. 



 

45 
 

toda criatura é contingente e possibilitada por ele. Nenhum sistema, nenhuma instituição, 

nenhuma pessoa, pode afirmar-se enquanto absoluta, quando só há a possibilidade de um 

absoluto. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

46 
 

 

 

 

 

 

 

 

II PARTE:  

TRADUÇÃO DA OBRA: INTRODUCCIÓN A UNA FILOSOFÍA 
DE LA LIBERACIÓN LATINOAMERICANA 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

47 
 

 4. INTRODUÇÃO À OBRA 
 

 Estas seis conferências foram ditadas ao vivo na cidade de Viedma (Rio Negro), 

cabeceira da patagônia Argentina, entre os dias 22 e 24 de novembro de 1972. As 

conferências constituíram um “discurso falado” e não um “texto escrito”. A professora de 

filosofia, Maria Susana García, teve a gentileza de transcrever as conferências gravadas, que 

foram ditadas num esquema muito geral, indicado nos títulos e subtítulos da presente 

publicação. Assim, não se deve exigir desta obra a precisão de um texto filosófico escrito.  

 Estas seis conferências querem permanecer numa linguagem simples, quase vulgar - 

sobretudo no nível dos exemplos -, as teses fundamentais que foram trabalhadas de maneira 

técnica e filosófica em outras obras minhas. A vantagem desta exposição é possibilitar a visão 

do discurso em sua clara positividade, sem os rodeios próprios do ofício (ou a deformação 

erudita do mesmo). Este trabalho é, pois, uma franca indicação de todas as teses demonstradas 

na filosofia da libertação, que estão sendo trabalhadas por um grupo argentino. Dentro deste 

grupo, nossa posição é particular e não inclui a de nossos outros colegas e amigos.  

 Contudo, não é mal recordar que é de todos os tempos filosóficos o usar dos estilos 

literários: um, esotérico, para os filósofos iniciados e para os discípulos da “escola”; outro, 

exotérico, para as pessoas cultas, para os dirigentes e gestores históricos que não são nem 

pensam ser filósofos. Antigamente, este segundo tipo de obra era confeccionado em forma de 

diálogo. Hoje, seria sumamente artificial tal estilo que, não só resultaria em uma literatura 

sofisticada, como também, praticamente, custaria a seu autor tanto ou mais tempo que uma 

obra escrita. Enquanto, este novo estilo que temos descoberto é algo real, autêntico. São 

conferências ditadas para um público concreto, histórico. Nas páginas que seguem, pode ver-

se o exemplo geográfico situado, o sotaque regional, a indicação circunstancial patagônica ou 

de Viedma, cidade de uns vinte mil habitantes. Estes elementos não só não os eliminamos, 

mas os guardamos preciosamente. É um discurso proclamado quase exortativo (protréptico 

para os gregos), que foi dito com entusiasmo. Todavia, temos presentes os rostos atentos dos 

oitenta participantes das conferências, ditadas no “centro cultural”, não longe dos cantos do 

Atlântico Sul e das loberias  que nos falam da Antártida Argentina e as Ilhas Malvinas.  

 Por último, esperamos que este trabalho sirva como introdução às nossas obras 

restantes, mas, fundamentalmente, para ascender à atitude crítica que começamos a 

denominar ruptura teórica do pensar Latino-americano. 



 

48 
 

 Terminamos estas “palavras pré-liminares” em Dakar, depois de ter exposto, a 

estudantes africanos do Departamento de Filosofia da Universidade Nacional, as hipóteses 

centrais de nossa “filosofia da libertação” latino - americana. A abertura à África e a 

aprovação entusiasta dos participantes do encontro, nos confirma a validade do “novo 

começo” do pensar filosófico partido da periferia mundial.    

 

ENRIQUE DUSSEL 

Dakar (Senegal), 10 de dezembro de 1974� 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
� Ao propor a publicação destas conferências argentinas no México em 1977, não posso deixar de fazer uma observação. O discurso contido nestas 

conferências foi proferido na Argentina, em plena ditadura militar. O risco que isso supunha, a tática de linguagem que exigia a postergação de certos temas 

simplesmente se explica porque na Pátria menina a palavra crítica é causa imediata de morte física. Não se escandalize então o irmão latino - americano de 

certas “meias palavras”. Queria ao mesmo tempo recordar a meus alunos da Faculdade de Filosofia e Letras da Universidade Nacional do Cuyo e da Escola 

Superior de Jornalismo de Mendonza, algum dos quais já ofereceram sua vida à Pátria Liberta, para que aceitem esta obrinha em lugar da prometida carta 

onde explicaria filosoficamente a causa de minha demissão da Universidade de Cuyo no 31 de Março de 1975. Três anos antes destes feitos, já explicava o 

sentido da filosofia comprometida e militante da libertação. Em contrapartida, desde o México, meu discurso filosófico deveria ser muito distinto que na 

Argentina; aqui os interlocutores, desde uma porção Latino-americana, nacional e popular, são a filosofia lógica (positivista, da linguagem, etc.) e marxista 

de orientação nordatlântica. Desse diálogo, espero, aparecerão algumas obras no futuro, a partir de nossa realidade histórica Latino-americana.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

49 
 

 5. TOTALIDADE VIGENTE48 
 

 O discurso (entenda discurso no sentido do curso que atravessa) que lhes proponho 

não vai partir através da filosofia para interpretar a cotidianidade, mas vai partir da 

cotidianidade em direção a filosofia, porque será uma introdução ao pensar metódico radical. 

 Queria ler a vocês, num primeiro momento, um texto quase enigmático; Convém que 

o escutem tal como soa. Tomara que até o fim das seis conferências possamos interpretá-lo 

melhor. Foi escrito em 1542 e editado em 1552. Já o clamei em outras ocasiões: 

 

Por duas atitudes gerais e principais os que lá passaram extirparam e 
rasparam o feixe da terra daquelas miserandas nações. A primeira, por 
injustas, cruéis, sangrentas e tirânicas guerras. A outra, depois que mataram 
todos os que podiam anelar, suspirar ou pensar em liberdade, em sair dos 
tormentos que padecem, assim como os senhores naturais e os homens 
varões (que comumente não deixam nas guerras a vida, mas os filhos e as 
mulheres), oprimindo-os com a mais dura, horrível e áspera servidão na qual 
nem homens nem bestas jamais puderam ser postos. A causa pela qual 
morreram e destruíram tantas, tais e tão infinito número de almas tem sido 
somente por terem por fim o ouro e o encher-se de riquezas em poucos dias, 
pela insaciável cobiça e ambição que tiveram. Almas as quais não tiveram 
mais respeito nem delas fizeram mais conta nem estima, que a bestas, mas 
como e menos sendo esterco dos animais.        

 

 É assim que Bartolomé de las Casas fala da conquista da América na Brevísima 

relación de la destrucción de las Indias49e aqueles a quem se refere são os índios. Mas, para 

podermos explanar o problema, teremos que destruir determinadas categorias que nos 

impedem de pensar. Por isso, minhas duas primeiras conferências de hoje são mais destrutivas 

que construtivas e poderia parecer que de latino - americanas não têm nada. Contudo, verão 

como a questão tem sentido no decorrer das seis exposições. Tudo fica claro no final.  

 5.1 A cotidianidade mundana    
 

 A cotidianidade vigente significa o mundo da vida cotidiana; esse mundo concreto, 

agora e aqui em Viedma, um dia de 1972. Esse é o ponto de partida do pensar filosófico e se o 

pensar filosófico partir de qualquer outro ponto, já partiria do ar e começaria perdendo o pé, 

de algo abstrato. A questão é justamente o saber partir da cotidianidade.  

                                                 
48 Conferência ditada em 22 de novembro de 1972 no centro cultural de Viedma. 

49 NT: Disponível em: 
http://www.scribd.com/doc/2222849/Brevisima-relacion-de-la-destruccion-de-las-Indias  



 

50 
 

 O ser humano, cada um de nós, é um ser no mundo. Isto é, vivemos em um mundo; de 

uma cidade (Viedma), de nosso bairro, de uma classe social. Assim, estamos dentro de um 

certo horizonte, como o gaúcho50 do pampa, montado em seu cavalo, avista a linha que 

chamamos horizonte. Horizonte vem do grego horizo que significa delimitar. Desde o 

horizonte se avança a árvore, o rancho ou o que for. Se não tivéssemos horizonte nada 

apareceria para nós e estaríamos na escuridão ou numa confusão de imagens; seria como estar 

na profundidade de uma caverna.  

 Estamos então, em um mundo. O mundo é a totalidade dentro da qual tudo o que nos 

acontece, nos afeta. 

 

 5.2 A compreensão 
 

 O homem é o ser que tem mundo51 e, portanto, compreende tudo o que acontece em 

seu mundo. Poderíamos separar a palavra compreender (Com-preender) em duas partes: 

circum, o círculo que permite englobar aquilo que é a totalidade de minha experiência de tal 

maneira que, se de repente aparecesse algo em meu mundo que eu nunca tenha tido uma 

experiência, perguntaria: O que é isto? Enquanto não possa relacioná-lo de alguma forma com 

todas as minhas outras experiências, diria que não o compreendi, porque se encontra fora da 

minha experiência, me é incompreensível. O círculo (circum), como totalidade de meu 

mundo, é o horizonte dele e esse horizonte abrange tudo o que é. Com-preensão, tem ainda 

uma segunda parte em seu  significado: preensão de prender, captar algo em concreto. A uma 

criança o giz pode parecer-se com um bombom ou algo para atirar aos macacos. Pra mim o 

giz é para escrever, porque posso escrever, porque muitas vezes o usei para isso. Portanto, 

quando digo giz já é algo dentro do meu mundo, tem um sentido; se não tivesse um sentido 

em meu mundo, me perguntaria: para que é o giz? Disso, se desprende que a totalidade de 

nossa experiência está situada dentro de um horizonte, que faz que tudo o que se encontra em 

meu mundo me seja compreensível.  

 Só agora, digo que a filosofia contemporânea chamou existência a este simples ato de 

ser – no - mundo, de transcender no mundo (eu estou voltado ao meu mundo). Para 

Heidegger, existência é o estar transcendendo-se em um mundo e no mundo de todos os dias. 

                                                 
50 Personagem típico, peão do campo, meio crioulo e meio índio, descendente do vaqueiro  

51 Veja o esquema 1 na página 9, “Mundo” é o círculo cujo centro é “y” (=yo). No esquema 2 (p.13) é a linha “m-m”; no esquema 3 (p.23) é o círculo I cujo 

centro é “A”. 



 

51 
 

Se tivéssemos que descobrir os aspectos concretos que nos diferenciam de outras províncias, 

seria difícil. Contudo, é óbvio para nós. Portanto, existo em meu mundo no sentido que me 

transcendo nele, mas o faço de uma maneira óbvia, de uma maneira que chamarei cotidiana, 

não crítica: transcendo-me ingênua e habitualmente.  

 Vocês vão ver como esta evidencia de eu sou52 é a prisão mais repressiva que 

poderíamos pensar. O assunto é saber pensar, porque no eu sou está dito tudo e as mais 

impensáveis imoralidades são aceitas obviamente; com elas nos sentimos perfeitamente 

solidários sem ter consciência de seu estatuto moral. Este modo de existir sem consciência 

critica é o que se chama de existencial. Existencial é o modo cotidiano de ser no mundo, de 

existir obvia e cotidianamente, sem crises. Existencial é o oposto de existenciário, ou seja, do 

crítico, tanto para Jaspers como para Heidegger, que são os que propõem a palavra.  

 Compreensão existencial é, então, o modo cotidiano e não crítico pelo qual abranjo a 

totalidade de minha experiência. Isto foi chamado também de posição natural. Posição, 

porque é o mesmo que o existir; é a minha posição no mundo; natural, porque é o contrário a 

uma posição crítica. Todas estas noções que estou usando são de Heidegger, de Husserl, etc. 

Compreensão existencial, quer indicar por isso, a compreensão cotidiana.  

 

 

 

 

 5.3 A compreensão do fundamento do ser 
 

 Em primeiro lugar, sou uma abertura ao mundo como tal e isso já chamamos de 

compreensão fundamental. Fundamental no sentido que é uma compreensão que se abre ao 

que em filosofia chamamos fundamento. Fundamento é uma palavra castelhana que indica o 

que os gregos chamam eínai (ser) ou physis, palavra que foi traduzida como natureza. A 

totalidade do mundo é o ponto de partida; é a experiência primeira; a que está fundando toda 

experiência posterior. Por exemplo: se digo sol compreendo o que é o sol. Mas, não pensem 

que o sol nomeado por um grego, um inca, ou um hindu, significa o mesmo que pra mim. Pois 

estou vivendo no século XX, na América Latina. Para um grego, o sol era um astro que fixado 

na segunda esfera dava voltas em torno da terra, desde sempre, movido por almas; era divino. 

                                                 
52 NT: Está referindo-se à constituição do ser de Descartes, resumida em sua frase: Penso, logo existo. 



 

52 
 

O sol era um momento sagrado, eterno e incorruptível do cosmos, de maneira que o homem 

se inclinava quase com respeitoso pavor diante dele. Da mesma maneira que podia fazer um 

inca, por exemplo. Diferente do que quando digo: “O sol consome oitocentas mil toneladas de 

hidrogênio por segundo”, são duas coisas muito distintas, pois o fundamento do mundo dos 

gregos (o sentido do ser, dito pelos filósofos) é radicalmente diferente do sentido que tem pra 

mim. Desta maneira, o sol e tudo em uma cultura tem um certo sentido que se funda no ser; 

tem certa relação com o fundamento originário desde o qual se descobre o sentido de todos os 

entes que habitam o mundo. Para os gregos o fundamento era divino (desde sempre retornava 

sobre si mesmo), mas para nós, o fundamento já não é eterno, não é divino, tampouco retorna 

eternamente sobre si. Mudou o sentido do ser, porque entre os gregos e nós, está a idade 

medieval, a modernidade e depois, só depois, a América Latina.  

 No mais cotidiano modo de ser em Viedma, um operário, por exemplo, tem uma certa 

compreensão do mundo, compreensão fundamental que é cotidiana e, nesta compreensão está 

tudo o que lhe é essencial. Esta compreensão já é uma totalidade de sentido.  

 Esta totalidade de sentido se pode descobrir explicitamente da seguinte maneira: Por 

exemplo, se pergunto a alguém: O que é um relógio? Depois de um diálogo chegaríamos a 

conclusão de que é “um instrumento para mostrar a hora”. Contudo, lhes parece que esta 

definição esgota o ser do relógio? O relógio se situa no nível das coisas, do que chamaremos 

ente (e por isso é um nível ôntico). Estou num mundo e a todo tempo lido com entes, coisas. 

Se nos perguntarmos mais criticamente: Por que temos relógio?, já não poderemos responder 

simplesmente porque é um instrumento para mostrar hora. Quando pergunto o porquê?, peço 

uma causa, o fundamento. Sim, é verdade que mostra a hora, mas fundamentalmente, nos 

ajuda a agir de acordo com um ditado que diz que “tempo é dinheiro”. De tal maneira que me 

interessa o tempo e por isso, não quero perdê-lo, e não quero perdê-lo porque estaria perdendo 

dinheiro. Então não é o tempo que não quero perder, mas sim, o dinheiro. E por que o 

dinheiro tem valor pra mim? São Francisco de Assis, ao ver uma moeda de ouro no chão, a 

chutaria com desprezo, porque para ele não era uma mediação para seu projeto de estar - na - 

santidade. Mas se junto a ele, estivesse um morador do burgo (um burguês), e tivesse visto a 

moedinha, ficaria zangado com o ato e apanharia a moeda, pois era uma mediação para seu 

projeto. Qual era seu projeto? Era o fundamento de seu mundo estar – na - riqueza. Porque 

esse era o fundamento ou o projeto de seu mundo, o ente concreto ouro tem valor; tem valor 

por ser mediação (ser meio -para) para seu projeto. Por outro lado, tem que juntar dinheiro 

(ouro) para chegar a ser rico. Por isso é que não queremos perder tempo, porque é dinheiro. É 



 

53 
 

assim que temos relógios, cada um com vários, para juntar dinheiro. Com isso, quero dizer 

que no fundo, o relógio está fundado no projeto de estar – na - riqueza do homem moderno 

europeu, quem controla seu tempo porque é dinheiro, o faz porque assim o exige seu projeto 

de vida.        

 Percebem como por trás do relógio há muitos aspectos que na existência cotidiana e 

óbvia jamais haveríamos pensado? Do relógio podemos extrair toda a história da cultura 

ocidental dos últimos nove séculos (desde o século X até agora); podemos mostrar todo um 

projeto humano e tudo o que está por trás dele, porque todo ente está fundado no projeto e o 

projeto é fundamento de tudo o que habita o mundo. Se tenho como fundamento primeiro o 

estar – na - riqueza, tudo o que está a meu redor considerarei a partir deste projeto. Se sou um 

homem medieval, feudal e tenho em meu projeto estar - na - honra, verei somente as 

mediações necessárias para estar -na - honra; a dês-honra seria, em tal circunstância, o 

mesmo que a pobreza se desejasse estar – na - riqueza.  

 Quando se fala de ricos e pobres, ninguém entende o que se diz. Rico não é, 

simplesmente, o que tem dinheiro e pobre o que não tem. Mas, como é tão óbvio em nosso 

mundo o projeto de estar - na - riqueza, não levamos em consideração que na Idade Média 

dizer rico era dizer o senhor feudal (que estava na - honra), e pobre era o servo, desonrado. É 

por isso que o judeu estava cheio de dinheiro e era um pobre, um miserável, porque ao 

emprestar dinheiro (que na época era imoral) cometia o pecado de receber dinheiro como 

porcentagem de interesse, de maneira que possuindo muitíssimo dinheiro, era pobre. E isso 

era assim porque o projeto desse mundo era diferente do nosso.  

 A compreensão existencial cotidiana é a que permite que de tudo o que nos rodeia, 

algumas coisas nos sejam importantes; o mais importante é o fundamento e este nos passa 

absolutamente desapercebido. No fundo, somos levados como o barco pela maré pelo 

fundamento e nos cremos senhores dos entes, entes que nunca descobrem o que têm por trás. 

Esta é a pequena diferença entre o ôntico, que se refere aos entes (ao relógio, por exemplo) e 

o ontológico, que se refere ao fundamento ou ao projeto de existência do homem, de uma 

comunidade, de uma época histórica e ainda da humanidade como história de todos os 

projetos.  

 



 

54 
 

  

 5.4 A compreensão como poder ser, como projeto 
 

 A compreensão da totalidade, não é só uma estática compreensão do que me rodeia, 

mas o ser ou a totalidade de sentido de uma época está sempre pendente de um futuro 

adveniente. A palavra adveniente significa que vou (ad-) até o que vem da frente como fruto. 

Quero dizer que o fundamento do que chamei mundo (o de meu bairro, por exemplo) não é 

simplesmente o que está acontecendo, mas, é principalmente o projeto de existência que sou, 

que nós somos, que um povo é. Assim, projeto significa compreensão como poder -ser. Poder 

ser neste caso, não é simplesmente o que um é, mas, como este um se compreende poder - 

ser. O Senhor feudal se compreendia poder - ser na - honra; São Francisco se compreendia 

poder - ser na - santidade; ao passo que o burguês, que já nascia nesta época, se compreende 

nesse mundo como poder - ser na - riqueza. Bartolomé de las Casas nos indicou no texto lido 

no começo desta exposição, que por causa do ouro e prata o querer encher-se em poucos dias 

de riquezas que os índios foram dominados e reduzidos a mais horrível servidão. Quero dizer 

que existem projetos que são capazes de pôr o homem como mediação. Isso nos permite 

explicar, em seu momento, o ser da América Latina. 

 América Latina  têm sido até agora mediação do projeto daqueles que nos 

interiorizaram alienando-nos em seu mundo como entes, como coisas, desde seu fundamento. 

Para nós é muito importante esclarecer qual é o fundamento desse homem que nos constituiu 

como entes ou coisas, para entendermos como Latinos Americanos e podermos cogitar a 

possibilidade de libertação, de abrirmos um caminho de exterioridade.  

 

Esquema 1, p.1953. Mundo, temporalidade e possibilidades54     

 

                                                 
53 NT: Vou disponibilizar em cada gráfico a página em que ele se encontra na versão original, em castelhano (encontrada no site: 

http://www.ifil.org/dussel/
 ) Nos próximos indicarei apenas o número da página ao lado do número do esquema, tal qual está neste. 

54 Colocamos um conjunto de esquemas intercalados ao texto, que em nossos cursos falados usamos continuamente. Esses esquemas são progressivos. 

O leitor deve consultá-los segundo as referências que damos. Estes eram feitos no quadro e ajudavam ao interlocutor a captar figurativamente ou 

esquematicamente o que se ia explicando. 



 

55 
 

   

    A filosofia acostumou a dizer que esse mundo não é um mero presente, mas que é 

vivido na temporalidade. Eu - sou - no - mundo, mas na verdade, sou desde um passado 

(momento p do esquema 1) que me condiciona e esse passado é o de minha vida; mas, é 

ainda, o de minha família, o do meu povo e por último, de toda humanidade. Estou sendo 

condicionado por uma história milenar. Eu sou o que tenho sido, mas o que tenho sido em 

vista de um futuro, de um projeto (f). Se tivesse nascido no Japão, teria um projeto de 

japonês; mas nasci na Argentina, e inevitavelmente, ainda que me suicide (que é o modo de 

afirmar o dito) ou vá para o Japão (que é um modo de trair-me), sigo sendo no fundo, 

argentino. O passado condiciona ou possibilita um projeto futuro; deste projeto se abrem as 

possibilidades (a, b, c que tendem a f) que escolho em meu presente. Sou Latino-americano, 

logo posso escolher fazer isso ou aquilo, mas o que posso escolher me é permitido pelo 

projeto que, por sua vez, está possibilitado a partir de um passado. É por isso, que o ser do 

homem em seu mundo não é somente um puro presente abstrato, mas, o seu ser é um sido 

que, como poder-ser, escolhe certas possibilidades. Por isso que estou sendo é o de menos, 

porque o que estou sendo se define como me compreendo poder-ser, a partir do projeto se 

abrem às possibilidades.  

 Imaginem vocês que imediatamente eu me desespero. Que significa isso? Significa 

que se obscureceu o futuro e ao tomar ciência disso fiquei sem possibilidades; já não sei o que 

fazer. O homem desesperado é o que vê esgotar suas possibilidades e, no fundo, deseja 

morrer. Este é também o caso de quem tem amnésia, não tem passado e por isso tampouco 

tem futuro. Assim é um paradoxo e até contraditório dizer que uma criança tem muito futuro. 

Uma criança tem pouco passado e, portanto tem também um futuro mínimo. É absurdo 

perguntar a uma criança: “Que pretende fazer quando for grande?” É como perguntar a um 

cachorro (guardando as devidas proporções): “O que faria se fosse homem?” se um cachorro 



 

56 
 

fosse homem, já não seria cachorro, então para que perguntar-lhe? A criança não vai 

responder jamais o que faria se fosse grande; o que ela pode responder é o que faria se grande, 

sendo criança. É muito diferente! Para uma criança de dois anos de existência  seu futuro só 

se mostra até a tarde desse dia, nem sequer até o dia seguinte. Isto é, a criança não tem mais 

que um mínimo futuro, uma possibilidade física de ser, não tem realmente um futuro 

existencial; Enquanto que um homem adulto (homem ou mulher) o pode. Na velhice começa 

a ocorrer um encurtamento do futuro e, como conseqüência disso, uma nova relação com o 

passado. É por isso que o ancião volta a parecer-se um pouco com uma criança, mas não por 

carecer de passado, mas porque carece de futuro físico. Isto ocorre tanto nas pessoas quanto 

nos povos. Existem povos cujo futuro vai se encurtando porque chega a uma velhice de sua 

criatividade. Existem outros povos (são os nossos, às vezes) que crêem ter muito futuro 

porque se crêem jovens, não se dão conta de que os jovens só têm futuro na medida em que 

são adultos. O que estes povos acreditam freqüentemente, são inconstantes possibilidades que 

levam a esperar o impossível sem pôr as mediações operativas para a realização, o ethos do 

iludido é a expectativa (espera que a solução venha do céu), que não é esperança, mas a 

defecção do futuro. Esta defecção do futuro se chama expectativa ante o impossível, porque 

não são postas as condições de sua possibilidade real. 

 

 5.5 A compreensão dialética do ser 
 

O homem que é no mundo, é no mundo compreendendo-se existencial e 

cotidianamente como poder-ser, isto é, desde o futuro. E como é desde o futuro, esse mundo 

não é um mundo estático, mas mutável: à medida que uma criança ou povo vai crescendo, os 

horizontes vão se sucedendo. Horizonte significa mesmo que lógos; lógos é o que abarca e dia 

em grego, significa através de. Por isso que dia-lética quer dizer atravessar o horizonte, 

abrir-se a outro horizonte para atravessá-lo sucessivamente. A compreensão cotidiana como 

futuro é dialética, no sentido que vai passando de um horizonte ao outro e vai crescendo. Isso 

o afirmou claramente Sartre em sua crítica à razão dialética.  

Quando digo giz, estou o compreendendo desde a minha mão e desde a mesa que tem 

aqui adiante. E quando digo mesa, a estou compreendendo desde esta habitação. E quando 

digo habitação, a estou compreendendo desde esse centro cultural. E quando digo centro 

cultural, o digo desde Viedma. E quando digo Viedma, o digo desde a província de Rio 



 

57 
 

Negro. Este exemplo nos mostra até que ponto o homem, quando fixa a atenção em algo, o 

faz desde um fundo. O conhecer do homem é dialético e a compreensão de todas as coisas 

também é dialética.  

Agora podemos apreciar o problema que se apresenta quando dizemos que 

conhecemos algo. Posso afirmar que conheço algo desde um horizonte, mas imediatamente 

outro horizonte flui como futuro ou como especialmente incompreensível o que nos faz 

perceber que esta compreensão está continuamente em movimento.  

  

 5.6 A hermenêutica existencial 
 

Agora devemos descrever alguns comportamentos intramundanos, ou seja, o que 

acontece dentro do mundo. O homem, ser no mundo, se abre à totalidade; esta abertura ao 

mundo podemos chamar de compreensão existencial.  

 Relaciona-se em seu mundo com entes ou instrumentos ao alcance, produtos feitos, 

comprados, vendidos, manipulados. Estas relações ônticas do homem com os entes que 

habitam seu mundo são relações existenciais, relações que descreverei em seguida. Em um 

primeiro momento, o homem sempre interpreta aquilo que o rodeia. A palavra interpretar em 

grego se dizia hermenéuein, de onde provém a palavra hermenêutica, que se usa muito hoje 

nas ciências humanas. A hermenêutica é interpretação. A hermenêutica como metodologia 

seria algo como a ciência da interpretação, mas aqui esta não nos interessa, apesar de ser um 

modo crítico de relacionar-se com os entes; o que me interessa agora é um enfrentamento 

cotidiano, acrítico, como quando digo: “Devo comprar pão na esquina porque tenho fome”. 

Neste caso, não penso que existe a esquina, isso pode pensar um projetista urbano. Não penso: 

o que é uma padaria? Quais são suas máquinas? Ou Como se organiza dentro da estrutura 

econômica? Nem penso sobre o que é o pão ou o porque como pão e os chineses comem 

arroz, simplesmente, tenho fome, vou, compro o pão e o como. Isto é, minha relação é 

existencial e não crítica. A que me interessa agora é a interpretação cotidiana, óbvia, natural, 

atemática, acrítica.  

 Nós sempre, no mundo, estamos por aí interpretando tudo. Por exemplo, ao sair daqui, 

passarei perto desta mesa, porque interpreto que é uma mesa e descubro sua consistência e sei 

que não vou atravessá-la como se fosse ar, pois esta se oporia, não deixaria que eu passasse. 

Assim, para ir daqui até a porta, terei que ir interpretando tudo o que encontrar a frente, para 



 

58 
 

saber por onde poderei caminhar. Portanto, interpretarei a mesa e direi: “Não por ali”. Veria a 

cadeira: “Não por ali”. Veria vocês e me direi: “Não por suas cabeças”. Tudo isso fazemos 

continuamente. Chego à porta e não me lanço sobre o vidro, mas uso a fechadura (porque 

interpreto o sentido dela) para abrir a porta. Mas, a fechadura poderia, também, ter outro 

sentido, se eu a tocasse para saber se está fria ou quente e então, constituiria outra intenção. E 

se a tirasse da porta para atirá-la na cabeça de alguém, neste momento seria uma arma e não 

um instrumento para abrir e fechar a porta.  

 Vejam até que ponto estou em meu mundo, interpretando continuamente tudo o que 

habita esse mundo: é um olhar – ao - redor interpretativo. Em castelhano há uma palavra 

sumamente precisa e pra nós, técnica: circunspección. Vem de spectare e significa observar 

ou mirar, circum: em círculo ou também um com outro. Não se trata da compreensão que é a 

abertura ao mundo como tal. A circunspecção é o olhar – ao - redor ôntico ou com respeito 

aos entes; ou seja, que quando feito em um olhar em torno e digo: “Onde há água?”, porque 

tenho sede e interpretei meu redor, não pegarei meu gravador para matar minha sede. O que 

farei é olhar ao meu redor, interpretando a função do gravador, do lápis, do papel, do relógio, 

do giz e assim descobrirei o que busco: O copo de água. Observem que tive vários momentos 

interpretativos antes de pegar algum, já não circunspectivamente, mas somente 

espectativamente, na água. E este modo de relacionar-me compreensivamente com um ente 

em meu mundo chamaremos de compreensão derivada, porque a abertura ao mundo tal como 

a chamaremos com – preen - são fundamental (m-m).  

Esquema 2, p.24. A coisa, o objeto e o sentido 

       

A compreensão do ente vamos chamar compreensão derivada, porque deriva ou 

depende do mundo como tal. Este ato é sumamente complexo e nos interessa poder descrevê-

lo ainda que sumariamente. Primeiro, a compreensão derivada vai ser o momento em que me 

relacione com algo, mas, em geral. Por exemplo, quando pego um giz e digo: “É um giz”, 



 

59 
 

trata-se de um objeto (A). Antes que giz é um troço de gesso em forma cilíndrica (uma coisa 

B), que pode ter muitos sentidos (s); um, ou de servir para escrever no quadro, mas também, 

poderia atirá-lo em alguém e teria, então, a função - de arma, ou ainda poderia ter a função - 

de apagar uma mancha de tinta que caiu sobre um papel. Ou seja, isto não é unicamente giz, 

mas antes disso, o compreendo em sua consistência, em sua estrutura, em sua constituição. 

Esse primeiro modo de abordar algo é o que queremos chamar compreensão derivada. 

Todavia, em seguida, entendo este em geral como algo. Queremos distinguir agora entre a 

interpretação (flecha a) em seu sentido estrito e a compreensão derivada.  

 Por exemplo, o giz como para escrever é propriamente giz; O giz como para secar 

uma mancha de tinta é um secante. O giz é também secante, mas este é outro sentido do troço 

de gesso; Esse é o como do qual falamos. A madeira pode ser interpretada como mesa; mas a 

madeira pode ser utilizada como lenha para o fogo; ou como régua; ou para muitos comos. 

Portanto, o primeiro acesso ao ente de madeira global o chamamos compreensão derivada. 

Mas acender ao ente como algo é a interpretação propriamente dita. O que interpreto se 

chama sentido. Por outro lado, a madeira é a coisa real (aspecto B da coisa), mas a mesa é um 

dos sentidos da madeira; é uma madeira de forma tal que posso comer ou escrever sobre ela. 

A mesa é já um sentido da madeira.  

 O sentido de tal coisa é um de tantos, como o acesso que tenho a ela, porque se uso 

essa madeira como arma, esse é um acesso; se a uso como lenha, é outro acesso. Assim, a 

madeira compreendida derivadamente pode ter sentidos diferentes. O que interpreto é o 

sentido (ato a que constitui s = sentido) e o que se chama conceito, o que vocês tem estudado 

ou ouvido como idéia é a interpretação atual do sentido. Ou ainda, a inteligência acede a coisa 

globalmente primeiro, mas depois a fixa, a constitui em um certo sentido. Qual? Justo aquele 

que tem desde seu projeto fundamental, a referencia do ser. Por exemplo: vou pela rua e sinto 

calor, então procuro uma árvore e entro debaixo. Qual é aqui o sentido da árvore? Dar-me 

sombra. Por que? Porque é a mediação para não sentir calor. Se fosse botânico, não veria a 

árvore em geral, mas como pertencente a certa espécie; se fosse economista, ao vê-la me 

diria: “Se o corto e vendo, posso ganhar dez mil pesos.” Mas se fosse artista, ao contemplar a 

árvore, exclamaria: “Que bela árvore”. Ou seja, o sentido do ente é colocá-lo em um processo 

de mediação até o projeto. Não interpreto mais do que é possibilidade para o projeto 

existencial e tudo o mais passa desapercebido. Esta é a fundamentação ontológica da questão 

de interesse. O interesse é por o foco da consciência ou a atenção sobre algo. E porque tenho 

interesse nisso? Porque tem valor. 



 

60 
 

  

 5.7 O que é valor? 
 

 Por que algo tem valor? Porque é uma mediação para o projeto. Ou seja, é um meio e 

daí a palavra mediação, que hoje se usa com tanta freqüência: o que é meio em um processo. 

Por que para o esteta tem valor a beleza da árvore? Porque em seu projeto está a beleza e por 

isso, a árvore é uma concreção mediativa daquilo que é seu projeto. Para o economista, que 

olha tudo desde a riqueza, o cortar e vender a árvore é uma mediação para sua riqueza e 

interpreta tudo assim. A totalidade de meu mundo, que compreendo como futuro é 

fundamentalmente um projeto. Para alcançar o projeto devo comprometer-me através de 

mediações. Esta palavra, como já dissemos, vem de meio; por exemplo: a ponte me permite 

atravessar o rio, é o meio pelo qual atravesso o rio. Para cumprir meu projeto de ser psicólogo, 

por exemplo, tenho que cumprir com a mediação de cursar o curso de psicologia e a escola, o 

curso é uma possibilidade para, é algo para..., para o projeto. O para da possibilidade é 

como do que temos falado ao nos referirmos ao sentido. Por exemplo, se a madeira é para 

dar-me calor, ao afirmar isso, a estou interpretando como lenha; assim, o para de algo, sua 

finalidade, é o como que interpreto. As mediações, as possibilidades, são as que estou 

interpretando e valorando cotidianamente, porque são possibilidades para o projeto. O que 

não se integra ao projeto não me interessa, não presto atenção, não o interpreto, não tem 

valor pra mim.   

 A compreensão cotidiana é o como vivemos nosso projeto, projeto que nunca 

questionamos; está ali, somos nós mesmos. Nunca, talvez, temos nos perguntado qual é nosso 

projeto, mas a partir dele estamos continuamente fazendo escolhas. Por exemplo: vou ao 

cinema ou vou estudar? Ou ver tal amigo? Estas são possibilidades, são entes que se 

apresentam a minha existência cotidiana como mediações; se tomo uma mediação realizo um 

aspecto do projeto; se escolho outra mediação, realizo outro aspecto. Se deixo de fazer algo é 

porque carece de sentido pra mim. Faço o que faço porque tem valor pra mim. 

Cotidianamente, o homem se encontra em seu mundo no risco de ter que interpretar o sentido 

do que o rodeia e a eleição de quais possibilidades escolherá e isso se faz graças a valoração. 

Valoro isso mais e por isso, o elejo; valoro aquilo menos e por isso o postergo, o deixo. Isso, 

tão simples, é o fenômeno da liberdade humana.  



 

61 
 

 A liberdade se move no seguinte âmbito. Como o projeto é um poder-ser futuro, que 

não é ainda, posso escolher caminhos distintos para alcançá-lo. No fundo, nenhum desses 

caminhos vai realizá-lo de todo, então fico, um pouco como diziam os clássicos, indiferente e 

me digo:” Isso é de alguma maneira bom, mas aquilo o é de outra maneira”. O homem é 

livre porque tem um projeto futuro, nenhuma possibilidade o cumpre completamente. O 

homem é por essência um ser que está sendo e nunca é, nem quando morre, pois quando 

morre, simplesmente deixa de ser, não havendo nunca sido completamente. Esta é a existência 

humana, um ser desde um projeto futuro, desde onde todas as mediações se apresentam como 

possíveis. Por isso o homem é capaz de eleger algumas mediações e deixar outras. A 

possibilidade de não eleger esta ou aquela possibilidade é o que se chama liberdade. Quando 

elejo uma possibilidade fico determinado e nesse momento deixo de ser livre com respeito a 

ela. Ao eleger uma delas, meu projeto avança nesta direção e desde esta dimensão as outras se 

tornam impossíveis, porque ir ao cinema é não estudar; é um fazer-se menos estudioso e o 

feito é irreversível. Depois posso recuperar-me, mas “o feito, feito está” o meu projeto se 

moveu dialeticamente na dimensão escolhida e não nas outras possibilidades. Assim que o 

homem tragicamente carrega seu mundo, sem que lhe pertença nenhuma decisão sobre sua 

originária existência; porque a criança que ontem nasceu em Viedma, ninguém lhe perguntou 

se queria nascer no Japão ou então família ou em tal classe social. É muito possível, que 

quando tiver 15 anos, essa criança já adolescente vai se perguntar: “E porque sou assim?”. O 

mundo é o tragicamente dado, mas desde o momento em que começamos a ser livres começa 

a modificar-se o projeto. Pouco a pouco, um vai fazendo do outro o que quer; uns terminam 

muito bem e outros muito mal. Disse Cherteston: “cada um é responsável pela sua própria 

cara aos quarenta anos.” Um pode ser feio, mas simpático; outro pode ser belíssimo, mas 

antipático. A diferença entre a simpatia e a antipatia, é o caráter  e isso cada um é que faz e 

nunca o recebe por herança. Quer dizer, então, que é por esta contínua escolha de 

possibilidades que cada um vai indiretamente, mediativamente, modificando seu projeto, o 

qual se vai avançando dialeticamente. Cada um é a cada dia, mais responsável pelo seu 

projeto. Essa é a existência humana. Somos como o burro do conto, ao qual amarraram uma 

cenoura na cabeça, pendurada em um pau junto a seu pescoço. O burro andava para comer a 

cenoura, repetidamente, mas em vão, porque ele era quem a movia e quando ele avançava a 

cenoura avançava também, de modo que a distância entre ambos permanecia sempre a 

mesma. Podemos comparar o projeto com a cenoura. Alguns vão para um caminho e outros 

para outro de forma que ao final de alguns anos cada um se fez a si mesmo. Há quem fez de si 



 

62 
 

uma perversão, um ser embrutecido, uma besta; outros fizeram de si heróis, pessoas 

maravilhosas. Isso depende, em parte, de cada um, depende em parte de nós mesmos. Ou seja, 

o homem ainda que esteja tragicamente em seu mundo, ao mesmo tempo é responsável por 

ele. Só agora podemos entrar em um novo tema, o dá práxis.  

 

 5.8 A práxis  
 

 Práxis é uma palavra grega, que significa ação, obra. O homem faz, realiza, produz, 

mas porquê?, ou para que? A resposta é muito simples: para o poder-ser, que é o projeto; o – 

que – não – se – é - ainda me interpreta, me é como falta - de. Se tenho fome é porque me - 

falta estar - saciado; se quero ser psicólogo mas não sou, me - falta ser psicólogo como um 

menosprezado. Portanto, a práxis é o fazer, não é mais que a mediação atual pela qual a falta -

de é realizada. Por exemplo, tenho fome e não estou saciado, então, o que faço? Fico de pé, 

caminho até a padaria, compro pão, volto para casa, o corto e o como.  Tudo isso é práxis, é o 

fazer. Quando comi, e fiquei saciado, já não faço. Ou seja, já não estou na Práxis, mas estou 

em descanso. Práxis, então, é a ação exigida pela falta - de do projeto; mas é ainda mais 

abrangente que isso. 

 A práxis é a atualidade do ser no mundo. Se estou dormindo não estou no mundo 

atualmente, já que não faço nada; sou ser humano só em potência. É aqui que entra Freud 

para estudar o que se passa nos sonhos, porque os sonhos, com que materiais trabalham? Com 

os materiais da vigília. Se um homem, de repente ficasse dormindo para sempre, hibernando, 

poderia voltar a ser homem, mas não o é durante a hibernação, está em potência. O homem é 

homem apenas quando está acordado, em vigília, em seu ser no mundo, e quando o homem 

em seu mundo está sempre em práxis, ainda que no caso, se ponha a descansar, no ócio. De 

que maneira? Recuperando forças para vigília. De maneira que a práxis não é mais que 

atualidade mesma do ser no mundo pela qual o homem enche a falta - de do projeto e, claro, 

esta atitude prática é a primeira que indiquei nestas infecções, porque é nossa atitude 

cotidiana. Estamos sempre em atitude prática, porque a práxis se relaciona com instrumentos, 

com um martelo, com papel, com coisas que estas coisas manipulando os para cumprir o 

projeto porque nos tem valor. Tem valor porque são instrumentos da práxis, do fazer. Estão 

sempre em atitude prática; essa é o que nos interessa primeiramente. A teoria, as ciências e 

todas estas atitudes, ainda as mais especulativas, todas elas são posteriores; são atitudes 



 

63 
 

secundárias, porque são reflexão, ou seja, alguém que se flexiona, que se  volta para o 

cotidiano, mas o cotidiano é sempre prático. Por isso atitude prática é fundamental, e aqueles 

que pensam que há prioridade da práxis e posteridade da teoria, enunciam um princípio óbvio, 

o que inevitavelmente cumprimos sempre. Estamos sempre em práxis. Ainda a ciência é uma 

atitude prática, porque a ciência (pensemos no matemático frente a seu computador) tem uma 

atitude teórica, mas sua intenção e projeto último é prático. Está praticamente teorizando. 

Assim é que o homem só pode estar sempre em uma vida que é existencial, e agora sim, ao 

dizer existencial, que é o modo cotidiano de ser no mundo, podemos esclarecer que é o 

mesmo que compreensão prática, porque é a primeira e concreta experiência. Tudo isso 

costuma ser distinto do modo das ciências do espírito ou humanas, onde se privilegia a atitude 

teórica sobre a existencial e, no fundo, se pensa como Descartes: “Penso, logo existo”. Nesse 

caso, se afirma que a atitude fundamental do homem é o pensar teórico, mas não é assim.  

 O eu penso é uma segunda atitude, porque penso em meu mundo, que antes 

compreendi existencialmente e manipulei todos os dias. Quando me pus a pensar, por 

exemplo, o que era o martelo, o fiz desde o meu mundo. Coloquei entre parênteses meu 

mundo prático e me pus a pensar sobre algo. Esse pensar em uma atitude fundada, não pode 

ser primeira, mas sim segunda. Os psicólogos, por exemplo, costumam dizer “o homem é um 

sujeito de atos psíquicos” e “um ato psíquico é, por exemplo, o ato da inteligência pela que 

tenho o conceito, a idéia”. Mas não é assim. O homem antes de um sujeito de atos psíquicos é 

um ser – no - mundo e pode tomar muitas atitudes subjetivas, por exemplo, adotar a atitude 

subjetiva do professor, que não é a mesma que a do pai frente a seu filho ou a do cidadão que 

vai votar. 

 Todas essas atitudes subjetivas tem um homem que está além de um mero sujeito 

teórico, e, por sua vez, os entes do mundo não são objetos no sentido que está em objectum (o 

que está acontecendo diante de meus olhos) para serem considerados teoricamente. Antes que 

objetos as coisas são úteis, ao alcance, entes práticos, existenciais; são, como diriam os 

gregos: prágmata, que significa entes-úteis, coisas ao alcance, manipuláveis e não estruturas 

inteligíveis, conceitualizáveis teórica ou criticamente (tà ónta).  

 

 

 

 

 



 

64 
 

 6. A ALTERIDADE OU A EXTERIORIDADE DO SISTEMA55 
  

Os entes, as coisas, como possibilidades valiosas que estão em meu mundo, estão 

compreendidos dentro da totalidade do mundo. A isso chamamos o ontológico. Devo deixar 

claro que esta terminologia é a usada pela filosofia existencial contemporânea e nada tem a 

ver com a terminologia da filosofia medieval, por exemplo. O ôntico é o nível dos entes ou 

das possibilidades.  

 

 6.1 Além56 do mundo 
 

 Heidegger, desde 1930, depois de ter escrito Ser e Tempo em 1927, se propõe superar 

a ontologia. O que significa esta superação? Significa que a totalidade do meu mundo segue 

sendo “meu”, mas pode ser ainda um “nosso” mundo. Contudo, é possível pensar um além 

mundo? Ou seja, é possível superar o nível ontológico? Para entendermos melhor a questão, 

vou expô-la a partir de Hegel.  

Hegel pensava, também, que a totalidade do mundo era o ser, “o ser é o mesmo que a 

razão”. O que é razoável ou racionalizável é o mesmo que o que é; e o que não é 

racionalizável não é. Apareceram depois de Hegel os três grandes críticos que foram: 

Fuerbach, Marx e Kierkegaard. 

Fuerbach ataca o postulado primeiro de Hegel que diz que “o ser e a razão são a 

mesma coisa” (como havia pensado Parmênides), pois afirma que Hegel pensou tudo como 

razão; contudo, além da razão está a sensibilidade. O que nos interessa é que aqui, além da 

totalidade ontológica, há realidade. E este além, que começa a buscar a filosofia desde 1831 

(ano da morte de Hegel), é para Fuerbach o sensível. O racional ocupa um certo âmbito, mas 

o sensível está além (Segundo Kant a diferença entre um objeto possível e sua existência real 

se encontra em que o real é sensível). Posso pensar algo, mas pode não ser real. A 

sensibilidade acede ao além; se não o sensibiliza, quer dizer que era um puro objeto do 

entendimento. A sensibilidade chega além do puro entendimento.  

                                                 
55 Conferência ditada em 22 de novembro de 1972. 

56 NT: Dussel diz mas allá del mundo, literalmente, em português, poderia ficar Mais Além do mundo, mas como Além, já indica que está fora, decidimos 

tirar o mais, ficando apenas além do mundo. Pensei ser necessária esta nota por que esta expressão será muito empregada neste capítulo e nos que 

seguem. 



 

65 
 

Marx, que vem depois, explica que a sensibilidade é a intuição. Se alguém tem fome, 

não se saciará simplesmente porque o sensível, o sente. O necessário é produzir o pão, para 

que o que tem fome possa comê-lo. Vale dizer que o que realmente acede à constituição real 

do além do pensar, não é a sensibilidade, mas o trabalho produtor. E daí, então, que o 

trabalho é o que constitui o que está além da sensibilidade e da razão: o real.  

Em ambos casos, em Fuerbach e em Marx, não foi superada a totalidade. Esta é 

superada por Kierkegaard, tanto como totalidade sensível, como totalidade cultural. Ou seja, 

por trás dos produtos econômicos da cultura está o trabalho. Por exemplo, por trás deste 

quadro de escrever, está o trabalho de quem o fabricou; por trás de todas as obras culturais há 

o trabalho. Mas...por trás do sol, há trabalho? Não, mas isso não interessa a Marx, porque, no 

fundo, o que ele está formulando é uma ontologia da economia, da cultura, da axiológica, ou 

seja, dos valores. Esta totalidade da cultura é para a totalidade primeira e não lhe interessa ir 

além. Isso significa que ainda Marx não quis superar o que vou chamar, a partir de agora, a 

categoria da “totalidade”.   

Todas as descrições ontológicas de Heidegger ou de Husserl, todas as descrições de 

Hegel, de Fuerbach e Marx, no fundo, têm como última categoria a totalidade.  

Agora, nos relacionaremos, exatamente, com esta categoria. Somente mostrando sua 

espantosa agressividade, quando ela termina, é que vamos poder compreender a realidade. 

Desde as ruínas da totalidade surge a possibilidade da filosofia latino - americana.  

Até agora, minha exposição foi bastante abstrata, mas vocês observarão agora que só 

foi o ponto de partida de onde surgirá a possibilidade do nosso pensar.  

 

 6.2 A irrupção do outro 
      

Paradoxalmente acredita-se que quando se anuncia o problema social já supera o 

individualismo. Mas, nosso mundo pode ser totalizante (para não dizer totalitário) como meu 

mundo, porque o nosso e o meu não são mais que o plural e o singular do mesmo; tanto o 

nosso como o meu são totalidades. Daí que a questão que agora vou propor-lhes questiona a 

totalidade de meu mundo e também de nosso mundo. O nós pode também totalizar-se e 

instaurar o que chamarei de princípio da guerra. Enigmaticamente um filósofo grego disse: “a 

guerra é o pai, a origem de tudo”. Os filósofos da história comentaram de diversas maneiras 

isso como o oráculo de Heráclito, mas dificilmente refletiram sua profunda significação. Este 

oráculo é o mesmo que disse Hobbes: “o homem é o lobo do homem”. A guerra é, em efeito, 



 

66 
 

a origem da totalidade dominadora. Em meu mundo (o mundo de meu bairro, de minha 

cidade, o de minha nação ou o de minha época) há entes como este relógio (que é um ente). 

Mas, entre todos os entes que habitam meu mundo, há um sui generis ( no sentido de que é 

único): Se trata do rosto de uma pessoa. Entre as coisas – e digo coisas que me rodeiam em 

meu ser no mundo – o rosto de uma pessoa é uma coisa especial; posso dar-lhe um tiro e vê-lo 

cair como uma pedra no chão. O homem pode pesar 70, 80 ou 90 quilos, de tal maneira que 

está também em meu mundo, como um ente, mas é único. E aqui começa a questão.  

Se totalizo este ente em meu mundo, sendo o governador, por exemplo, lhe digo: 

empregado; neste momento sou o centro do mundo e o empregado é algo como um 

instrumento a meu serviço. Se estou num ônibus e sou o motorista e sobe uma pessoa, paga 

sua passagem e senta-se num lugar, neste caso, a totalidade é o ônibus e cada um cumpre uma 

função ôntica, já que ele é só um passageiro. Mas, suponha que subo num ônibus e o 

motorista é alguém que conheço e lhe digo: “Olá, como está João?” Nesta situação se rompe a 

totalidade do ônibus e produziu-se um encontro. E esse encontro é o mais cotidiano, contudo, 

o mais destituído na cotidianidade. Estes exemplos nos vão servir de ponto de apoio para 

começar um novo discurso, porque o rosto do Outro, o rosto de qualquer ser humano é algo 

que sempre nos provoca a pensar. Vocês muitas vezes observaram a cabeça de um cavalo. Se 

já prestaram atenção, já perceberam que apesar de ter olhos, seus olhos não têm profundidade 

como os nossos, não têm nada por trás. É como um paradoxo, porque quando uma pessoa 

olha para outra, pode ver apenas um olho, ou como um olho que te olha, e então, esta pessoa 

está ali vendo e sendo vista. Isso é justamente o fato de que o rosto de alguém não é apenas 

uma coisa, mas é algo muito diferente que põe em questão a totalidade do que nos acontece.  

Esquema 3, p.34. Totalidade e Alteridade  

 

 



 

67 
 

 6.3 O mesmo e a emergência da alteridade 
 

 Esta experiência simples que vou chamar: um mundo ante o outro (A ante B) foi 

pensada apenas parcialmente pelo pensamento europeu. Por isso é que – diga-se de passagem 

– o índio, por exemplo, na ordem da conquista, não foi respeitado como outro, mas 

imediatamente instrumentalizado como coisa. Por isso o mundo hispânico incluiu 

dialeticamente o mundo do índio e hispanoamérica isso é a expansão dialética do abuso sobre 

o Outro. Veremos isso mais demoradamente. Digamos que, ainda que depois do índio apareça 

o mestiço e depois o branco, trata-se sempre de nós, porque ficamos sempre no âmbito 

conquistado e jamais respeitados, apenas dominados. Necessitamos, portanto, usar novas 

categorias para começar a pensar nossa realidade.  

 A totalidade vou chamar: o mesmo, pois ainda que cresça sempre permanece o mesmo. 

Vejamos em um exemplo: a semente cresce e faz-se flor, mas a flor estava em potência na 

semente: esta é a antiga doutrina do ato e potência. Mas, o ato, não é novo, é apenas o 

desenvolver da potência; a passagem da potência ao ato é dialética. Vejamos outro exemplo: 

da semente, sai uma árvore e, em dado momento, um jardineiro efetua um enxerto; este 

enxerto não estava na semente, mas surgiu da liberdade do jardineiro que o realizou. O 

enxerto, então, já não é dialético, mas surge de uma alteridade, de algo diferente que a 

potência da semente. Já estamos numa meta-física que não tem a ver com a anterior ontologia 

(metafísica que, digamos de passagem, não é grega, nem tampouco moderna - européia, mas 

produz uma total revisão, contrapondo quase todos os elementos gregos e modernos).  

 A totalidade é o mesmo e a estrutura da totalidade ainda que seja analisada pelo 

método estruturalista, não deixa de ser dominadora. O estruturalismo é o último estertor do 

pensamento europeu, pelo qual ainda estamos esquematizados dentro do mundo europeu. O 

que vou propor é desestruturante ou, se preferir, anti-estruturalista, porque é anti – totalidade 

opressora.  

 Como essa totalidade estruturada é o mesmo, o único movimento que lhe resta “é o 

eterno retorno do mesmo” (Nietzsche). Ou seja: que outro movimento lhe resta, se não o de 

repetir-se?: a flor chega a ser fruto, se faz semente e a semente reinicia o processo. Por isso 

que o único movimento que pode ter o mesmo (e isso é sustentado desde os gregos até Hegel, 

Nietzsche e ainda até Heidegger que o chama “a reiteração”) é retorno. O retorno não se faz 

sobre o futuro novo, mas sobre o passado; mas o passado é o mesmo se há eterno retorno. 

Neste caso, se estou no presente, o que farei no futuro é passado de meu presente; e o que fiz 



 

68 
 

(que era meu passado) é o futuro do que farei. Não há passado, nem futuro, há eterno devir do 

mesmo. Esta repetição, já o verão vocês, será o fundamento da dominação da mulher, do filho 

e a dominação do irmão, ou seja, o que em seu momento será a alienação erótica, pedagógica 

e política, todas sendo cumpridas na América Latina.  

 

 6.4 O cara-a-cara  
 

 A totalidade não é tudo, mas além dela está o Outro (B do esquema 3). O Outro é o 

rosto de alguém que eu (se me permitem uma palavra equívoca) experimento como outro; e 

quando o experimento como outro já não é coisa, não é momento de meu mundo, mas meu 

mundo se evapora e fico sem mundo diante do rosto do Outro. Este termo, rosto, o pego do 

hebreu, que se diz pním; em grego: prósopon, que depois significou persona, mas na 

realidade, estritamente, rosto ou melhor, cara. Pním el-pním em hebreu significa: cara-a-

cara. Ou seja, minha cara frente a cara do Outro. É algo muito cotidiano. Por exemplo, um 

esposo está ante sua esposa e a olha cara-a-cara. De repente, um diz ao Outro: quem és? Se 

dão conta da profundidade? Que alguém que todos os dias convive com Outro, de repente, lhe 

diga: quem és? Como abismando-se no mistério do Outro e dando-se conta que ainda que 

vivamos todos os dias juntos ao Outro, este pode agora mesmo, nos odiar, pode estar feliz, ou 

mentalmente ausente.  

 O ser humano tem todas estas possibilidades; o rosto do Outro é justo o âmbito onde 

termina a ação e começa o mistério; o que vejo dele é somente o que me aparece, mas não o 

que está sendo como possibilidade livre e como seu projeto. Porque seu projeto, esse seu 

mundo e as possibilidades que se abrem, a ele, mas não a mim e por isso é que lhe pergunto: 

“quem és?” e se me responde: “fulano de tal”, sigo perguntando: “onde nasceu?”, “o que fez 

em sua vida?” E depois de conhecer sua biografia lhe pergunto: “como está?” E depois: “qual 

seu projeto?” 

 Tudo isso, porque lhe pergunto? Porque não se manifesta a mim, só se o Outro o 

revela a mim, e se não é assim, nunca saberei. A uma barata não pergunto nada, apenas a 

ponho no microscópio e a observo e nada mais. Em contrapartida, com o homem não é assim; 

ele está aí como rosto e até posso tortura-lo. A tortura tenta arrancar-lhe algo, a delação, que 

se opõe à revelação. A revelação é um dizer livre e a tortura tenta um delator sem liberdade: a 

tortura é a prova de que o homem é livre e pode também ser coisificado. Por isso é a 

coisificação suprema do ato maligno por excelência que pode cumprir-se contra o homem, 



 

69 
 

pois o converte em uma espécie de megafone ou gravador para que profira, mas como coisa e 

não como liberdade. 

 Isso, que é o mais cotidiano, o mais simples, o estar de frente com alguém, o livre 

cara-a-cara, nos introduz de cheio no horizonte da alteridade, ou seja, no reconhecimento do 

Outro enquanto tal. Podemos considerar o dito em um exemplo. Suponhamos que de repente 

meu filho disse: “Papai, o verdureiro está na porta” (flecha a do esquema 3). Sem ter visto o 

verdureiro, caminho desde o quintal até a rua sobre a palavra de meu filho. Ou seja: primeiro, 

respeitei meu filho enquanto livre; depois, acreditei em sua palavra; e, sobre ela, sem verificá-

la (porque acreditei nele), caminho até a porta. Pode ser que o verdureiro não esteja e, em tal 

caso, direi que é um mentiroso e começarei a desconfiar; ou, ao contrário, pode ser que era 

verdade e comprovada ou verificada sua veracidade, começarei a confiar mais nele. Uma 

grande parte da vida do homem não se cumpre na evidência, ou certeza, mas na confiança, 

porque quase tudo o que aprendemos, o aprendemos porque alguém nos disse ou porque 

acreditamos neste alguém, mais do que em sua racionalidade.  

 Vemos então que a questão do Outro, surge desde a experiência mais cotidiana. 

Pensem em alguém que foi gestado e que acaba de nascer; este nasceu de alguém e sua 

relação primeira não foi de homem com a natureza, como pensavam os gregos e modernos. A 

primeira relação do homem é com o homem. Nascemos no útero de uma mulher: relação com 

alguém; e quando saímos à luz do mundo, nos acolhe em suas mãos; e o primeiro que 

comemos não é algo, mas alguém. Esta é a primeira economia, não política, mas economia 

pedagógica: mamamos em alguém. Se dão conta que o primeiro alimento é alguém?, é o leite 

da mãe. Assim, a primeira relação do homem não é com as coisas, mas com homens, e o cara-

a-cara é a mais originária de todas as experiências.  

 Tampouco, fui constituindo meu mundo, mas foram constituindo-o pra mim. 

Heidegger disse: “o homem é ser-no-mundo”, mas este mundo surgiu desde o Outro que me 

disse: “tuto”57, “cuidado”, “mamá”, e desta maneira ensinou o que era bom e o que era mau 

para este mundo; me transmitiu toda a tradição de um povo, me ensinou a falar. A língua é o 

lugar do ser, ou seja, o lugar onde se cobiça o sentido do todo. Tudo isso é um fantástico 

processo pedagógico desde o Outro e não desde mim. O que invento? Nada!. E se não 

inventei nada, recebi tudo do Outro, no cara-a-cara. Mas isso passou desapercebido. Seria 

muito fácil explicar historicamente porque, mas o certo é que a primeira experiência humana é 

a do cara-a-cara e é a mais rica de todas; por isso questiona a validade da ontologia da 

                                                 
57 Expressão popular que indica que algo está quente ou é nocivo.  



 

70 
 

totalidade, na qual todos nós nada somos, pois quando o Outro não é reconhecido, é reduzido 

a nada. Daí que se pode comparar-nos com esterco dos animais como disse Bartolomé de las 

Casas.  

 Já verão mais adiante, qual o mecanismo que a totalidade utiliza para não reconhecer o 

Outro, constituí-lo como inimigo, eliminá-lo como heroicidade e estar inocente. Mas, 

continuemos com a questão.  

 

 6.5 A antropologia da palavra  
 

 O Outro irrompe primeiramente não como manifestação. Para a fenomenologia ou o 

pensamento existencial os entes se manifestam porque são phainómena; phainómenon que é 

o-que-aparece. Mas o Outro não somente aparece, mas é uma epifania, no sentido de que é 

através de seu rosto que irrompe o exterior, a manifestação; é uma revelação e revelar é 

manifestar o mistério de sua liberdade, mediante sua palavra provocante, reveladora. Se o 

Outro ficar calado, não é possível saber seu mistério, por mais que lhe peça e lhe suplique, 

não o saberei e ainda que ele me diga, nunca estarei seguro de sua veracidade por inteiro.  

 Quer dizer, então, que o cara-a-cara começa por ser uma pergunta, mas pergunta que 

sempre é também uma resposta, porque o Outro ao responder-me me diz algo, mas me diz 

desde um insondável abismo. 

 O Outro fala e sua palavra encontra em mim, não um olho, mas um ouvido. Para os 

gregos e os modernos, o mundo é o âmbito da luz, lumem, o intelecto agente é a luz que 

ilumina. O inteligível é o iluminado. Mas, a palavra do Outro está além, na obscuridade; de tal 

modo que sua palavra irrompe desde o além da luz, para colocar-me em questão quando me 

diz, por exemplo: “Eu tenho direitos que não são os teus.” Se ele tem direitos que não são os 

meus, sua palavra é interpelante e posso ou não ouvi-la. Então, trata-se de outra antropologia, 

não a do olho e a da luz (a filosofia nos ensinou que todo olho é luz) “To eînai éstin” ( O ser 

é) dizia Parmênides, mas também: “o pensar (noeîn) e o ser são o mesmo”. O mesmo é o ser 

que a visão do ser: aqui está a questão.  

 Não vejo o Outro como livre, como exterioridade; não o posso pensar, é impensável, 

porque ele, é, se revela, desde ele, de tal maneira que está além do logos; é o que buscava 

Fuerbach, é o que buscava Heidegger. Além da totalidade está o Outro em sua liberdade, em 

sua palavra que irrompe em meu mundo; mas, no fundo, sim, é realmente de outro, irrompe 



 

71 
 

sempre como interpelação, porque surge desde além da totalidade, como o que não tem 

sentido, justamente porque está além de todo sentido. Se fala como o que já tem sentido, quer 

dizer que é ôntico, mundano. Se subo no ônibus e pago a passagem, este ato tem sentido, é 

compreendido e portanto, o motorista me deixa passar; tudo normal. Mas, se alguém sobe no 

ônibus e não paga, o motorista o olharia na cara e este alguém lhe diria: “o que foi?”, 

provocando-o agressivamente, então, se produziria uma experiência de ruptura da 

cotidianidade. Ali se cumpriria a irrupção do Outro, porque o que já tem sentido é a palavra 

unívoca, a palavra não interpelante, a palavra totalizada, a palavra dominada. Vejamos como.  

              

 6.6 O outro como exterioridade e barbárie   
 

 O Outro que é interpelação é por isso exterioridade. Vou chamar exterioridade aquele 

âmbito que está além da totalidade, porque é como o não-ser, é como o nada (B do esquema 

3). Para os gregos, os que estavam além do muro da cidade (Heráclito chamava o muro da 

cidade o lógos, o ser), da Magna Grécia ou de Anatólia (onde estavam Efeso e as pequenas 

colônias gregas), os chamavam de bárbaros. O que está além da civilização é a barbárie, nos 

ensina um autor argentino do século XIX que escreveu Civilização e barbárie58.  A 

civilização é totalidade e a barbárie é o que está além da civilização, é o não-ser. Então, chega 

o espanhol à América e se pergunta: “O índio é homem?” Fernández de Oviedo nos declara 

que é um homem, ou seja, “um animal racional e da mesma estirpe da Santa Arca de Noé, 

mas que voltou a ser besta por seus costumes”. Dizer que voltou a ser besta é o mesmo que 

dizer que perdeu sua racionalidade e se a perdeu, deixou de ser homem e passou a ser ente; 

Portanto, o índio é uma utilidade, uma coisa a disposição-de. É assim como os espanhóis 

pensam a hispanoamérica; se o índio é algo sem sentido, nada, há que educá-lo e fazer-lhe 

civilizado, europeu. O índio receberá seu ser da civilização, ou seja, na cidade, intramuros. O 

extramuros é o bárbaro, a negatividade; a liberdade do Outro é extramuros, é negada, 

portanto. Somente é afirmada a totalidade como luz e como sentido. 

 E bem, esta luz, esse mundo e essa totalidade que mostra tudo como fenômeno será 

negação do Outro, será ontologia imoral.  

 

                                                 
58 Trata-se de Domingo Faustino Sarmiento.  



 

72 
 

 6.7 A lógica da alteridade  
 

 Na experiência do cara-a-cara eu reconheço o Outro como o que está além de meu 

mundo. Portanto, estou reconhecendo o limite de meu mundo; estou assumindo-me como 

não-único, como finito. Já veremos a significação que isso vai adquirir ao final destas 

conferências.  

 Quando me reconheço finito e quando reconheço o Outro, enquanto tal, (além da visão 

e da luz, da inteligência e da razão européias, da razão de Hegel), posso dirigir-me ao Outro 

como ele é. Lévinas, um filosofo que apesar de europeu, atingiu a exterioridade da Europa, 

chama désir o que queria traduzir como amor-de-justiça; é o amor ao Outro como outro pelo 

fato de ser alguém, ou seja, de ser homem, ainda que não o conheça; ainda que d´ele não saiba 

nada, porque o respeito ao Outro, enquanto tal, é um ato que não pode ser através da razão ou 

da inteligência. Apesar de nada saber dele e o que está sendo agora é como projeto, como 

futuro, o posso encontrar num ato de amor. Isso é oposto às posições de Hegel e de Platão. 

Quando começa a estudar o eros platônico, adverte que este não é mais que o amor do mesmo 

pelo mesmo. Já veremos que significado isso terá na erótica.  

 Em contrapartida, sentido diferente tem o ágape, um amor que vai além de si mesmo, 

ou seja, que vai além da totalidade. Se algum pensador se preocupa com isso, é Agostinho 

quando diz: “Há dois amores; há um amor a si mesmo que é o amor da totalidade e um amor 

ao Outro” (ele disse ao ser, mas na verdade, é ao Outro). Este tipo de amor, que ocorre na 

gratuidade, é o início, ato realmente criativo, diria que é o ato supremamente humano: o ser 

capaz de amar alguém que está além da totalidade de meu mundo. Somente quando amo ao 

Outro como outro, posso aceitar sua palavra, posso confiar nela; porque o amo como outro, 

aceito o que me diz como fidedigno. Ao contrário, se não amo o Outro, o invejo, o odeio, me 

entristeço com seu bem. Quando o espanhol chegou a América, viu que o índio tinha ouro e 

prata e que os colocava nos templos – vejam que maneira de usar o ouro...! -, então levou os 

metais à Espanha para que Carlos V os usasse contra os luteranos e fosse por último aos 

bancos da Inglaterra, lugar muito mais digno que o templo dos índios... aos olhos do homem 

moderno europeu.  

 Assim, quando invejo ao Outro e me entristeço de seu bem, lhe roubo, e desta 

maneira, o nego e como o nego, porque o odeio ( o odeio porque não me alegro de seu bem) 

desconfio de tudo o que me diz. Por que? Porque é inculto, porque o sujo é fetichismo, 

feitiçaria, como as imolações de prisioneiros que os astecas ofereciam no altar do deus Sol. 



 

73 
 

Aquilo era horrível; mas quando os espanhóis os escravizavam em quantidades bem maiores, 

por causa de seu deus ouro, nas minas, isso era perfeitamente natural.  

 O que lhes parece mais digno para um índio, morrer como um burro de carga na mina 

ou na Casa da Moeda em Potosí, dando voltas ao redor da noria para imprimir moedas de 

prata, ou morrer em um altar levantado ao deus Sol? Vocês sabem, que os que morriam no 

altar do Deus Sol, morriam dignamente, como homens e não reclamavam, nem gritavam, 

porque ainda que tivessem sido aprisionados, sabiam que alimentariam ao deus Sol; por isso, 

era uma morte digna de homens. Ao contrário, os que morriam em instrumentos do deus ouro 

tinham uma morte indigna. Esta morte é no fundo, justificada pelas Leis das Índias.  

 Dizíamos, contudo, que quando não amamos o Outro, enquanto tal desconfiamos de 

sua palavra. Sua palavra é, neste caso, nada menos que todas as culturas índias que foram 

tidas como coisas insignificantes, por mais que Inca Garcilaso tentou revela-la. Não creio em 

sua palavra e se não creio: como vou esperar suas realização? Não há nenhuma esperança no 

Outro como outro, o que se espera é totalizar este outro em meu mundo, como uma parte de 

mim mesmo.  

 E bem, é aqui e agora, só agora, onde posso explanar o que chamo de lógica da 

totalidade. É uma lógica assassina e imoral, que passa por ser a natureza das coisas. O livro 

mais importante de Lévinas se chama Totalidade e Infinito; nele começa dizendo: “A arte de 

prever e ganhar a guerra chega a ser o exercício natural da razão.” 

 

 6.8 A ontologia moral e ideológica 
 

 Como funciona esta lógica? Quando digo lógica, quero dizer o discurso da totalidade. 

A totalidade tem um discurso, um modo racional de se mover a partir de suas suposições. 

Depois, funciona como um argumento, como um teorema matemático e chega a sua 

conclusão exata, certa.  

 Devemos considerar a totalidade eticamente. A ética é a filosofia primeira, não a 

última; é a introdução à filosofia, porque vocês verão que há atitudes éticas no começo do 

pensar. Devemos voltar tudo, pois nos haviam ensinado que a ética vinha depois da 

antropologia, mas não é assim: a metafísica e a antropologia já são frutos de uma certa opção 

ética e há que coçar-se por ela.  



 

74 
 

 Disseram-nos que “o ser é, o não ser não é” (Parmênides). Que inocente! Ou que 

abstrato! Dirão vocês. Não, que colonizador! O não ser são os bárbaros, eles não são. E como 

o não-ser não é, pois só o ser é, o que acontece então? Coloca-se o Outro num mundo e o 

único mundo que é o que tem o domínio do todo. Para Aristóteles (veremos muito mais 

claramente depois), o varão livre de Atenas é o ser humano; os varões escravos não são seres 

humanos e a mulher não tem capacidade plena eletiva e a criança está em potência. De 

maneira que os únicos que são seres humanos, são os homens livres, os únicos membros da 

polis, porque somente ele é um zoón politikón, animal político: o varão livre de Atenas e de 

seus confederados. Ou seja, todos os varões não são seres humanos (os varões bárbaros não 

são) e todos os varões escravos também não são, as mulheres também não, pois devem 

obedecer aos varões livres e as crianças ainda não estão educadas. O que se passou para 

chegar-se a uma alienação tão alienante? O que se passou foi que, de fato, um grupo 

constituiu a seu mundo – no sentido que indiquei antes: totalidade de sentido, projeto, 

fundamento -, como mundo natural e divino; divinizaram seu mundo e disseram que é eterno 

e natural. De maneira que ser virtuoso é atuar segundo a natureza. Necessariamente, quando 

afirmo que é natural algo de meu mundo, se outro é de outro mundo, esse outro é antinatural, 

por não participar de meu mundo. Assim, o Outro é negado como tal, é interiorizado ao 

mundo como coisa e, por sua vez, é definido desde o ser da totalidade, que na verdade, é o ser 

de um subgrupo dominante.  

 É assim, como de repente, a ontologia se mancha de sangue. Esta ontologia se 

transformou rapidamente em ideologia. O que significa isso? Que agora está começando a 

encobrir tudo o que é o mundo. Tampa o sentido real do mundo e nega o mundo do Outro. Ou 

seja: uma pequena parte dos mundos possíveis se arroga o direito de ser o mundo. Vocês se 

perguntaram: "concretamente a que se refere o professor?” Tratarei de mostrar-lhes mais a 

frente o que isso irá significar no século XVI e no séc. XX, na Europa, na América Latina  e 

em Viedma, porque isso não é abstrato, mas concreto e próximo. Tão concreto que é até 

perigoso assinalar-lo.  

 Esta lógica instaura a guerra como origem, por quê? Porque o Outro por mais que seja 

dominado, escravo (em grego se dizia doûlos, quando começar a usar a palavra em hebreu as 

coisas funcionarão de outra maneira), em algum momento tenta escapar da pedagogia que lhe 

diz que o solo é escravo por natureza. Como dizia Martín Fierro:59”Em minha ignorância sei 

que nada valho”. Se ele disse que não vale nada, tudo está perfeito para o sistema; Ainda que 

                                                 
59 Personagem protagonista de uma famosa obra de José Hernández, na qual descreve a existência do gaúcho argentino.  



 

75 
 

se creia nada, a totalidade funciona muito bem. Mas um dia Fierro “queima alguns neurônios” 

e diz: “Será que não valho nada...” Neste dia, começa a lógica da alteridade, pois quando 

começa a duvidar de que não vale, no fundo, já quer sair da totalidade, para irromper em uma 

ordem onde ele seja respeitado como outro. Mas, no dia que faz isso, deve atravessar a 

barreira do muro da cidade (flecha b do esquema3) e no dia que quiser atravessar o muro será 

a cidade que mora, porque a ordem primeira (I do esquema 3) terá que deixar lugar a uma 

nova ordem (II). Mas antes que passe o muro, ele que acreditou que valia algo, é assassinado 

e morre. Por isso “a guerra é a origem de tudo”, porque antes de sair será assassinado. Por 

isso o homem mata ao homem, a humana é a única espécie que mata indivíduos da mesma 

espécie.  

 Há razões pelas quais o homem declara guerra. Por que há tantas guerras? As há 

porque o homem domina ao homem e, quando dominado, este tenta dizer: ”Sou Outro”, e o 

matam. O matam de muitas maneiras: ou pela pedagogia que se faz muito mais eficaz para 

que o homem volte a crer que não é nada; pela repressão que lhe impede de andar neste 

caminho ou por último, simplesmente, porque o mata fisicamente e este cai morto, como 

Sócrates. O fato de que o filósofo seja perseguido ou morra assassinado não é nada acidental, 

quase diria que, quando não morre, é porque não foi totalmente filósofo.  

 Agora podemos entender por que “a guerra é a origem de tudo”. Esta é a que faz que 

subsista a totalidade. Por isso, Lévinas indica que a guerra, a arte do êxito, se transformou na 

racionalidade mesma. Ao que tenta abrir-se a exterioridade, se diz que esta é o não-ser. Ou 

seja, o não ser é o falso e o falso, é o contrário da verdade que é o sistema. Então, antes que 

diga o erro, chega o herói e mata o Outro, recebendo por isso, honrarias pátrias, a medalha de 

honra. É claro que há muitos tipos de heróis: San Martín ou Hidalgo não são o mesmo que 

Cortés ou Pizarro. Cortés foi o que conquistou ao índio, da mesma maneira que César às 

Galias; ao contrário, San Martín não conquistou a ninguém, mas libertou um povo: são duas 

coisas bem diferentes.  

 Esta lógica então, é uma lógica que não tem saída. Ela afirma que o não ser não é, e 

deste modo permite ao guerreiro da totalidade (grega ou moderna), conquistador de América e 

de todas as nações que hoje chamamos de subdesenvolvidas, ir à conquista do não ser. Esta 

lógica considera que os americanos não são homens, não-são, e por isso, justamente, lhes 

farão o privilégio de receberem o ser; ao dar-lhes o ser, lhes darão a civilização e tudo o que 

está vigente no que vamos chamar depois de “centro” (Europa, Estados Unidos, Rússia). 



 

76 
 

 6.9 A lógica da alteridade 
 

 Há outra lógica, a que vou chamar: Lógica da alteridade. Esta lógica começa pelo 

cara–a–cara; o reconhecimento do Outro move de um modo bem diferente ao que desta 

maneira aceita ao Outro como outro. Somente deste nível pode dizer-se que há paz, que há 

amor e que, portanto, que se instaura a história. Cara – a – cara significa relacionar-se com o 

Outro como tal, que é sempre, e ao mesmo tempo, parte de um sistema, mas, como oprimido. 

Aquele a quem tenho como outro, exterior a totalidade, ao mesmo tempo é sempre incerto 

num sistema, de tal maneira, que como diz Lévinas (a quem por ora sigo): ”O Outro é por 

definição metafísica o pobre.” Disse metafísica e saibam que uso a palavra estritamente como 

neologismo, porque se a totalidade é a physis, a meta-physis é o Outro, o realmente real, o que 

está além (metà-) do ontológico, mais além do ser como luz.  

 Agora, o Problema do Outro como outro, do pobre, do oprimido, o que têm a ver com 

a ontologia ou metafísica? Não se trata de um problema sociológico? Tem a ver, justamente 

porque chamo pobre o que está fora do projeto, da totalidade e, por tanto, de todos seus 

valores e de suas mediações. O pobre não tem como futuro o projeto da totalidade, mas outro 

projeto que não é vigente. Na idade média, no século IX, quando o mundo vigente estava 

constituído em uma parte pela Igreja e em outra pelo sistema feudal, quem ara o pobre? Era o 

burguês, que abria um caminho por suas mãos. Neste momento, o burguês era o Outro do 

mundo medieval, pois nem a glória, nem a santidade, lhe eram atribuídos; ele era um 

miserável, um pobre, ainda que cheio de dinheiro.  

 O Código de Hamurabi, já antigo (uma pedra preta, pequena que está no Louvre), 

disse: “Eu fiz justiça com a viúva, com o órfão e com o pobre”, - estas palavras nunca as teria 

escrito um grego, nem tampouco, um moderno -. Vejamos a significação que têm. A viúva, o 

órfão e o pobre, são a exterioridade da totalidade e o que é capaz de fazer justiça para eles, se 

abre à exterioridade e tem uma nova experiência do ser. Hamurabi era semita. Aristóteles 

nunca o disse na Ética a Nicômaco; eu digo melhor, que “o amor é de iguais a iguais” e 

portanto, amor para os que estão dentro da totalidade. Não se pode amar o que é desprezível, 

porque o amor dos gregos é intrinsecamente aristocrático. Hamurabi tem uma experiência 

bem diferente. É outra maneira de viver o ser. Os povos semitas são os que descobrem a 

experiência do que estou falando, a descobrem histórica e culturalmente; Mas, 

metafisicamente, quiçá não foi pensada até o século XX. Somente a partir deste outro tipo de 



 

77 
 

categorias, é que de pronto, poderá ser explanado nosso problema, o problema de uma 

filosofia latino - americana da libertação de nossas classes oprimidas. 

 

Esquema 4, p. 47. A lógica da alteridade 

 

 

 6.10 O trabalho como serviço 
 

 A lógica é então, o cara – a - cara, o respeito pelo Outro. Um, dentro da totalidade (1), 

vivendo o cara – a –cara descobre o Outro o que está na intempérie (2), Qual é o ato de um 

com o Outro? Um ato de entrega na gratuidade, e este ato já não é práxis, que tínhamos dito, a 

atualidade no mundo para cumprir o projeto. Marx diz que a prática vai cobrir ou cumprir as 

necessidades. Bedürfniss em alemão, ou Besoin em francês é a necessidade, e assim necessito 

o que me falta diz Sartre.  

Mas, o que me falta é meu poder ser ou meu próprio projeto. Ao contrário, o Outro 

como pobre não me falta, o que falta a ele não falta a mim. De tal maneira que se eu lhe faço 

um serviço, não o faço por necessidade, mas por ele. Este ato já não é ôntico ou ontológico 

porque chega até o fundamento, então, é trans-ontológico porque se abre à exterioridade. Não 

me refiro à gratuidade do homo ludens de Marcuse, de Fink ou de Heidegger, homem que 

joga por atuar fora do sistema como os hippies, não. Fora do sistema, mas para servir ao 

Outro em um ato gratuito e, histórico. Este ato tem um nome, e já não posso usar nenhuma 

palavra grega nem indo-européia, porque nem os indo-europeus nem os gregos entendem, 

jamais a experiência do Outro. Tenho que recorrer aos semitas de novo e encontro a palavra 



 

78 
 

habodáh que em hebreu significa trabalho, trabalho num sentido forte, e hebed significa 

servo de Yahvé, o revolucionário, o profeta.  

 Esta figura será encontrada depois por Hegel, meditando as cartas de São Paulo. Como 

vocês sabem, Hegel estudou cinco anos teologia, mas ao invés de converter-se em pastor 

luterano, como queria no princípio, se dedicou, enfim, pela filosofia. Na realidade, toda sua 

filosofia não foi mais que um cristianismo vazio e racionalizado; pode dizer-se que foi o 

filósofo mais anticristão que se pode imaginar, ao mesmo tempo que o mais panteísta de todos 

os modernos.  

 A questão do hebed (servo) tem muita importância, porque dali partiu a dialética do 

senhor-escravo. O que se passa é que o hebed não tem nada a ver com doûlos (em grego) no 

sentido de escravo, submisso, instrumento do senhor, mas hebed (serviço) vem de habodáh 

que significa trabalho. É o trabalhador, no sentido de que é o que na totalidade, escutando a 

palavra do Outro, produz o serviço, que é um ato trans-ontológico (flecha e do esquema 4). 

Esta palavra significa ir além da totalidade de um sistema, atravessá-la por um Outro que está 

de fora, na intempérie. Por tanto, colocar-se frente – a –frente com ele. O termo libertação, 

como trabalho, também é usado depois com um valor simbólico e cultural. Diz-se, por 

exemplo, que Moisés estava em seu mundo e escutou a voz do Outro que lhe disse: “Tenho 

visto meu povo escravizado no Egito, lehitzaló”, em hebreu esta palavra significa: tire-o da 

prisão. Simbolicamente, a totalidade é prisão; libertar alguém da prisão significa deixa-lo 

livre, ou seja, libertá-lo.  

 

 6.11 O serviço como libertação  
 

 Libertação como trabalho é estritamente o ato trans-ontológico do que da totalidade 

escuta a palavra do Outro (que irrompe como interpelação desde além do sistema, 

questionando-o) e se joga60 por ele. Agora, o que se joga pelo Outro como o hebed, acaba 

sendo perseguido, caçoado, cuspido, humilhado, porque enfraqueceu o muro da cidade e 

agora esta está vulnerável. Aqui existe um grande problema. Sócrates morreu, mas não sabia 

por que, pois carecia das categorias para pensar sua morte e as razões que deu não são reais. 

Sua morte sim, é real e teve um sentido: enfraqueceu os muros da cidade e ficou na 

intempérie. Por isso é que seus jovens discípulos interpretaram que a morte do mestre era a 

                                                 
60 NT: poderíamos optar por traduzir como rompe a totalidade por ele, mas julgamos que o termo jogar-se mostra mais a espontaneidade, coragem e 

gratuidade mesmo, do ato. 



 

79 
 

mais real de todos seus ensinamentos. Advertem o difícil que é a tarefa de pensar. Se o 

pensar, quer ser um pensar critico da totalidade: Como pensá-la criticamente sem sair dela? 

Mas se saio, fico na intempérie. Somente morrendo a cotidianidade do mundo é que acontece 

o pensar filosófico. O que se protege na segurança da totalidade está morto e não pode pensar. 

A única coisa que pode fazer é memorizar o mesmo e repeti-lo. Aqui, percebemos que o pobre 

é a realidade a ser pensada e todos os esquemas não fazem sentido algum. Sobretudo, na 

América Latina, porque relacionando com a Europa, esta está na intempérie e nunca foi 

pensada. Disso resulta todo um questionamento. 

 A filosofia da libertação seria assim, a autêntica filosofia da miséria, a que tem por 

tema o pobre, o oprimido, o não-ser além do mesmo.  

 Sinalizarei algo interessante: a palavra habodáh que significa trabalho ou serviço é o 

ato que também os sacerdotes cumpriam no templo de Jerusalém: o serviço divino. Ou seja, 

habodáh é um ato libertador e ao mesmo tempo é culto. Os mestres da lógica da alteridade, 

que eram profetas, diziam: “Não quero sacrifícios, mas misericórdia”. Ou seja, Não quero 

serviço divino, que não seja, serviço ao pobre. Porque não pode render culto ao Outro 

absoluto, aquele que não se joga pelo Outro concreto e histórico. Isso não veio nem de 

Kierkegaard, nem de Fuerbach, porque não foram suficientemente críticos. De certa maneira, 

podem servir de introdução ao nosso pensar contemporâneo Latino-americano. Não podemos 

seguir a Hegel ou aos hegelianos, não podemos seguir aos fenomenólogos, nem aos 

existencialistas, porque eles imitam uns aos outros. Só podemos seguir aos críticos de Hegel 

para poder continuar, mas sendo mais críticos que eles mesmos, ou seja, pensando a partir de 

categorias novas. 

 

 

 6.12 A criação da nova ordem 
 

 Então, há uma lógica; essa lógica se move de tal maneira que o que está dentro da 

totalidade escuta o Outro como tal, escuta sua palavra e vem de mais além do que para ele era 

o ser; do ser no sentido grego e moderno que não é esse latino. O esse vem todavia, de outro 

âmbito mais além do horizonte do mundo; o esse como esse (sistere latino, é o âmbito da 

realidade; o que passa é que há uma realidade exterior ao mundo como ontologia).  



 

80 
 

 O mais real de todo o exterior ao mundo é o outro homem, porque é justamente, 

liberdade. Digo isso muito rapidamente, para indicar-lhes até que ponto filósofos, tão 

deixados de lado, tais como Zubiri e a ele me refiro, dizem muitas coisas que nem podemos 

imaginar, e, no entanto, são de nosso mundo hispânico. Pode parecer que na Espanha não há 

filósofos, há, mas o que acontece é que às vezes, não os conhecemos. 

 O Outro então, que se revela, surge mais além do que para mim é o ser; põe em 

questão meu modo de ver as coisas. Me jogo pelo que ele diz, sem interpretá-lo 

completamente, já que o fundamento desde onde o disse, não me é compreensível. De modo 

que não posso interpretá-lo, se não, por analogia e, lançando-me a ele, como quem necessita 

de ajuda, é que avanço; esse avançar juntos que é o “serviço” é o ato histórico propriamente 

dito. Aquele que era um todo único, será desfeito; um novo todo se forjará ao serviço do 

Outro; uma nova ordem. Essa nova ordem não é mera expansão dialética do mesmo como foi 

hispanoamérica relacionada à Espanha, mas desde o Outro surge o novo.  

 Um grande pensador anti – hegeliano disse: “Desde o escutar silencioso surge a 

comunidade” (aqui há toda uma metafísica do silêncio).61 Aquele que é capaz de escutar 

silenciosamente ao Outro como outro é o que pode constituir uma comunidade e não uma 

mera sociedade totalizada. É por isso que o mesmo autor explica: “A festa da origem de um 

povo é sempre a festa da libertação.”  

 Quando nós festejamos o 25 de maio ou o 9 de julho62 não festejamos a libertação? 

Claro que sim, e assim, o fez sempre a história. Não devemos, contudo, festejar o 12 de 

Outubro, mas o fazemos. 12 de outubro: Festa da raça...! De que raça? Da hispânica ou da 

índia? Se é da índia, mal podemos festejar, porque nesta data, foi oprimida. Então, estamos 

festejando a raça dos espanhóis. Não é um paradóxico; uma contradição?  

 

 6.13 A otreidade do povo 
 

 A festa da libertação é a festa do povo. Agora, o povo é o Outro. Falemos do povo 

pobre, o povo dos analfabetos para os alfabetizados, o povo dos incultos para os cultos. O 

interessante é que, justamente porque carece de cultura, este povo tem garantias de não 

alienação. Todavia, nós nem podemos dizer o quanto estamos ou não alienados, pois nem 

                                                 
61 Se trata de Franz Rosenzweig. 

62 Festas que comemoram a libertação Argentina da Espanha no início do século XIX. 



 

81 
 

sabemos quem somos. Os incultos, em sua exterioridade à civilização, estão sendo o ponto de 

apoio do real. Daí que a filosofia tem que se abrir ao povo, escutar seus mitos e interpretar 

seus símbolos, porque ali está o nosso oculto. Quando pergunto a um aluno o nome de uma 

obra de arte e este menciona nona sinfonia ou Gioconda, eu que estou em Mendonza, o 

interpelo: e as acequias mendocinas? “e os modos de podar as parras e de tocar a guitarra, os 

esqueceu?” De que tipo de arte estamos falando? Estamos alienados... Onde está nosso povo? 

Nada, não sabemos nada. 

 Ou seja, no fundo, somos parte da totalidade dominadora; não permanecemos no cara 

–a- cara que escuta ao Outro; estamos mortos porque estamos no passado. O paradoxo do 

dominador é que fazendo da totalidade o natural e divino, a faz eterna e é portanto, 

insuperável, porque se fosse superada, morreria; estabilizava tudo. E, por tanto, afirma o 

passado. Alguém disse (lhes digo para só ter em conta a lógica da proposição): “Deixem que 

os mortos enterrem aos seus mortos”; como a totalidade está dialeticamente morta um tanto 

totalizada, o que se encarregar de continuar vivendo nela, está também morto. Mas, tu segue-

me; é dizer: saia da totalidade, jogue-se ao futuro. Quem disse isso era um homem que usava 

metodicamente um pensamento. A filosofia nunca quis descobrir esta lógica explicitamente.  

 Entre a ontologia da totalidade e a relação com um Absoluto alterativo, está a relação 

com o Outro e esta relação só pode ser antropológica, mas isso havia sido deixado de lado. 

Com efeito, os gregos pensaram o ser, que era o fundamento, como divino; Vieram os cristãos 

e determinaram a alteridade como teológica; e esta constituiu ao homem enquanto pessoa. 

Depois, os modernos negaram o Absoluto como alteridade e afirmaram o homem como 

sujeito. Finalmente – permitam-me a ousadia – viemos os Latino - Americanos e, pela 

primeira vez na história mundial, afirmamos outro homem como Outro, não só como pessoa, 

ou classe social, mas como povo, como cultura periférica.63 É o surgimento da antropologia. 

Ou seja, os medievais vieram ao Outro somente como Absoluto; ao contrário, nós podemos 

ver ao Outro como índio, como negro africano escravo. Surge, pela primeira vez o Outro 

como homem, que por sua vez, pode ser epifania do Outro absoluto. Daí que quando 

Nietzsche disse: “nossas mãos estão cheias de sangue de Deus”, quis indicar que as mãos da 

totalidade européia estão cheias de sangue de outro homem. Como esse homem é a epifania 

do Outro Absoluto, ao matar ao homem, mataram a epifania do Absoluto e por isso ficaram 

sós. Quando essa Europa começa a perder segurança sobre si mesma e toma consciência que 

                                                 
63 Mais adiante se explicará seu sentido 



 

82 
 

nossa subordinação a ela desapareceu, então, surgirá para a Europa a possibilidade de abrir-se 

ao Outro, às nações pobres do mundo. 

 Europa não pode libertar-se por si, somos nós que devemos interpelá-la. Nossa 

filosofia irrompe na Europa e lhe proclama: “Vocês, com seu ego cogito, nos totalizaram 

como coisas dentro de seu mundo; quando nos respeitarem enquanto outros, então, e só então, 

vocês mesmos poderão ser livres.” Deste modo, já que a saída para a Europa não está nela 

mesma, mas são os oprimidos que a mostrará. Seremos nós, as nações pobres. Por quê? 

Porque as nações pobres são o futuro da história. 

Tudo o que dissemos sobre a Europa, vale mais ainda para os Estados Unidos.  

  

 6.14 A Filosofia latino - americana como libertação 
 

 Até aqui não, não fiz mais que destruir uma linguagem e propor algumas categorias 

novas. É a partir destas categorias que poderemos agora pensar. É necessário primeiro destruir 

uma máquina para construir uma nova e a filosofia latino - americana, por muito tempo, tem 

que ser destruição do muro para que pela fresta possa passar um processo histórico.  

 Observaram que a tarefa não é fácil? Recordo que quando apareceu A dialética 

hegeliana, um comentador de Buenos Aires (alguns “porteños”, crêem que sabem tudo) 

escreveu: “Este autor que diz falar de América Latina , a única coisa que faz, é comentar os 

europeus”. Este comentador não se dá conta de que para descobrir novas categorias, com as 

quais nos seja possível pensarmos a nós mesmos, temos que começar a falar como os 

europeus e, desde eles, provar suas limitações, destruir seu pensamento, para dar lugar ao 

novo. Portanto, durante muito tempo tenderemos a falar com Europa e conhecer muito a 

fundo o que eles pensam, porque do contrário, passaremos por seu lado, sem conseguir 

quebrar o muro. É necessário jogar-se64 bem dentro e fazer estalar este pensamento. Tem que 

conhecer muito bem os pontos fracos de sua lógica e saber onde pôr a dinamite que a destrói. 

Só que a destruição a qual se alude, frequentemente é acidental, mas a nossa, penso, é total, 

porque é justamente a novidade do diferente. 

 O que disse aqui, o expus em Lovaina faz pouco tempo (em fevereiro de este ano de 

1972), Para professores da Universidade de Louvaina e um grupo de doutorandos Latino-

americanos; Imaginem como lhes caiu tudo isso. Exposto para um publico europeu, produz 

                                                 
64 NT: meterse no original, mas pensamos ser mais simbólico no português, novamente a palavra jogar-se. 



 

83 
 

outro efeito. Não existem objeções sobre algo que para eles é novo. Podemos colocar em 

questão Heidegger, Kant, Hegel, e muitos outros, porque somos exteriores a eles e falamos 

desde esta exterioridade. É ali onde surge a verdadeira originalidade, não do que se crê 

original, mas simplesmente do que é original, porque é outro distinto deles. Mas, para isso, 

devemos surgir do nosso, que é uma história, nosso povo, nossa opressão; tudo isso que não 

apreciávamos, quando era a única coisa que tínhamos como futuro era o projeto da cultura 

deles.   

  

    

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

84 
 

 7. A ETICIDADE DA EXISTÊNCIA  

 E A MORALIDADE DA PRAXIS LATINO - AMERICANA 65 
 

 O tema de hoje, será continuação dos de ontem; entrará de cheio na questão ética. Está 

dividido em duas exposições. À primeira, chamarei: A eticidade da existência; e à segunda: A 

moralidade da práxis. Como a denomino: a moralidade da práxis latino - americana, quero 

começar por uma introdução que titularei: a histórica; vale dizer, que é uma interpretação da 

história mundial. Dedicarei a isso poucos minutos, ainda que esta questão possa chegar a 

ocupar vários cursos de história da cultura. Quero que nos situemos primeiro na América 

Latina para que quando descobrirmos o que foi dito ontem, em nosso continente, saibamos do 

que estamos falando.  

 

 a) A histórica 
 

A histórica será então uma interpretação da história mundial, tendo em vista a 

compreensão do que é América Latina. Poderíamos começar desde a origem do homem, mas 

vamos começar a partir da grande revolução neolítica e repassar o que ocorreu, apesar de já 

ser bem conhecido: o fato de que há seis grandes colunas culturais neolíticas, seis sistemas 

instrumentais que se chamam altas culturas. A primeira delas é a região mesopotâmica 

(datada de 4.000 anos antes de Cristo); a segunda, do Egito; a terceira, a do Vale do Indo (25 

séculos a.C.); a quarta a do vale do rio Amarelo; e logo, sobre o Pacífico (o Pacífico não 

separa, mas une), a cultura mayo-azteca, desde o começo de nossa era; finalmente, o império 

inca, que no século XV coroa seus maiores imperadores.  

 

 

 

 

 

 

                                                 
65 Conferência ditada em 23 de novembro de 1972. 



 

85 
 

 A pré-história 
 

Temos as seis grandes culturas, como colunas centrais da história mundial. Essas seis 

grandes culturas estão unidas por centros que as relacionam; assim, a Mesopotâmia e o Egito 

estão unidas pelo Mediterrâneo oriental, que vai ser o âmbito onde se encontrará o que 

chamarei de proto-história latino - americana. Toda esta região está unida pelas culturas do 

Pacífico que continuamente chegam às nossas costas. Desta maneira, América Latina, entra na 

história mundial ainda na pré-história, por causa das grandes culturas da meseta mexicana, 

dos incas ou dos chibchas. Isso nos interessa muito porque nossa pré-história é a exterioridade 

do que irá ocorrer depois. 

O segundo momento, a meu ver, da história mundial (que não leva em consideração a 

América Latina e por isso a chamo de próto-história) vai acontecer a partir do primeiro66, até a 

saída de Colombo da Espanha. O conhecimento deste período é necessário para sabermos 

quem é Colombo, que um dia chegou a nossa terra e para entender como irá relacionar-se 

(para utilizar as categorias já trabalhadas) a totalidade67 com a alteridade do índio. O Outro 

será o índio. Também poderemos ver como continuará a história para compreendermos hoje, 

em 1972.  

 

 A próto-história 
 

A proto-história começa a gestar-se por um duplo processo: Primeiro o de um grupo 

de povos ao norte do Mar Negro e do Cáspio, que os chamamos de indo-europeus (como os 

hititas e os frigios; os gregos e os itálicos; os celtas e os germanos; os medos e os persas; os 

ários e os chue-chi, que chegam até a China).68 O grupo indo-europeu teve nos hindus e nos 

gregos sua expressão máxima; a mais lógica e coerente filosofia na Grécia e as maiores obras 

místicas no mundo do hindu. Já temos uma tarefa filosófica: analisar a coexistência de todos 

estes povos a partir de uma mesma experiência a cerca do ser. O ser é “o visto”, nesta 

experiência temos a primeira abertura ao ser como totalidade. Ao contrário, nos desertos 

arábicos surgem outros povos: os semitas (os acádios, assírios, babilônicos, fenícios, hebreus 

                                                 
66  NT: que o autor descreveu no parágrafo acima. 

67 NT: do Europeu civilizado. 

68 Veja este tema em minha obra O Humanismo Helênico, EUDEBA, Buenos Aires,1977. 



 

86 
 

e depois o Islã).69 Estes povos tem outra experiência a cerca do ser. São os que descobriram 

que o Outro, enquanto livre, é o sentido primogênito do ser. Essa experiência que falamos 

anteriormente, de uma maneira sistemática, se descobre historicamente no relacionamento dos 

povos indo-europeus com os povos semitas. A proto-história americana termina da seguinte 

maneira: Há um momento, quando estão vigente o grande Império Romano, o grande Império 

Persa, os reinos hindus e o Império Chinês, em que praticamente o pensamento indo-europeu 

ocupou a região civilizada do continente euro-asiático. Estamos, por exemplo, no ano 300 

depois de Cristo.70 Mas, um pouco depois, acontece a cristianização do Império Romano e, 

por sua vez, a expansão do mundo árabe. De modo que se olharmos o mapa do ano 70071, 

observaremos que de pronto, os árabes chegaram até a Índia e conquistaram parte da mesma; 

uma experiência judeu-cristã ocupou a história romana, toda a região dos germanos. Ou seja, 

se produziu certa inversão e há uma semitização do sentido do ser. Se para os indo-europeus 

tudo era divino, para os semitas as coisas são reduzidas a criaturas.  

 

 7.1 O enfrentamento: Expansão da ecumene européia 
 

Produz-se, então, a cristianização do Império Romano e, por sua vez, da Península 

Ibérica; esta se constitui a cristandade. Colombo, que parte da América, é fruto de todo este 

processo, quando chega à América em 1492, ano em que Reis católicos tomam o reino de 

Granada, significa – agora sim – o enfrentamento do índio e o espanhol; este enfrentamento é 

de suma importância, porque é o cara-a-cara originário da América de que temos falado. 

Colombo, antes de descer e perguntar o nome da ilha, pelo fato de esta ilha o ter salvado, 

colocou-lhe o nome de São Salvador. Por um nome já é como dominar seu ser. Não perguntou 

aos índios como se chamava a ilha; Le deu o nome.  

Vejam, o destino da América foi lançado antes de que o conquistador descesse de seus 

barcos à primeira terra descoberta. Por que pôr um nome, significou dominá-la? Porque 

Colombo descende da ecumene que era a totalidade latina, a cristandade das cruzadas e a 

Reconquista. Este era, evidentemente, para o mesmo Colombo, o único mundo, porque fora 

deste, estavam os infiéis árabes. Infiéis é o mesmo que dizer: homens a serem humanizados, 

não-ser, bárbaros. A totalidade da cristandade era o que dava sentido e civilização. Colombo, 

                                                 
69 Veja minha obra O humanismo semita, EUDEBA, Buenos Aires, 1969. 

70 Veja minha obra El dualismo em la antropologia de la cristandad. Ed. Guadalupe, Buenos Aires,1974.  

71 NT: d.C. 



 

87 
 

com esta experiência milenar sobre seus ombros, chega a América e enfrenta o índio e o 

enfrenta como Outro, mas o inclui imediatamente como parte de seu mundo; mais adiante 

veremos de que maneira. 

 

 7.2 Divisão do mundo em centro e periferia 
 

No século XV, as ecumenes coexistentes antes da conquista espanhola eram as 

seguintes: os maias, astecas e incas; o mundo latino e o bizantino; o mundo árabe; a Índia e a 

China. Mas, depois, a Espanha chega a América; a conquista. E de imediato, Portugal 

primeiro e logo depois Holanda e Inglaterra, darão a volta ao mundo africano e chegar na 

Índia, China e Japão. O mundo árabe rapidamente empobrece por muitas razões, sobre as 

quais não posso deter-me agora.72 De tal maneira, que depois também o europeu conquistará o 

mundo árabe no séc. XIX. De pronto, muda rapidamente a fisionomia do planeta porque 

apareceu um centro e em contrapartida, todos os outros mundos que receberam o impacto 

conquistador deste centro, foram constituídos como o que vou chamar, de agora em diante, a 

periferia. 

Heidegger disse na Introdução à metafísica: “o que acontecia na Europa se multiplica 

depois em número na Rússia e nos Estados Unidos.” Com efeito, ao mesmo tempo em que 

Espanha chega a América, Rússia chega à Sibéria, no mesmo século XVI e quando os 

espanhóis descobrem o Mar do Sul, os russos descobrem também o Pacífico. Ou seja, 

Espanha, Inglaterra e Rússia, que são os pólos ou pontos de expansão da única Europa que 

conquista ao mundo e estabelece certa unidade a partir do centro. O que há é uma expansão 

do mesmo, avassalando a exterioridade de todas as outras culturas ou homens que, até este 

momento, eram ecumenes externas, coexistentes. Agora, a questão está justamente em que 

este centro acreditou ser o único e que para ser homem deve ser europeu. Por isso é que se 

perguntava: “os índios são homens?”, “os hindus são homens?”, “os chineses são homens?” e 

isto se questionava partindo de seu próprio ser. Quer dizer que o homem europeu media ou 

julgava todos os demais homens desde seu próprio projeto. 

 

Esquema 5, p.59. O centro e a periferia dependente 

                                                 
72  A mais importante foi a inflação do ouro e da prata, seguida de que o mercado euro-asiático-africano, deixa de ser centro. 



 

88 
 

 

 7.3 Dependência latino - americana  
 

 A preponderância hispânica foi o primeiro momento constitutivo do ser da América 

Latina, que era colônia ainda que a chamassem de províncias. Depois vem a independência da 

Espanha, mas a América Latina  torna-se neocolonia inglesa e por último, norte americana. 

Ou seja, a história da América Latina  é uma história de dependência de dominação. Isso é 

sabido, é evidente, mas a filosofia nunca o pensou, ontológica e metafisicamente, este fato da 

dependência de nosso ser. Dependência que não é só econômica, mas também política, 

religiosa, cultural, antropológica; dependência em todos os níveis de nosso ser. 

 A partir desta realidade, veremos aspecto por aspecto do problema latino-americano, 

desde uma interpretação filosófica. Quer dizer, destruindo as categorias que nos impedem de 

vê-lo e descobrindo o que nos remeta a ele, poderemos desenvolver o primeiro tema. 

 

 7.3.1 A eticidade do fundamento 
 

Vimos que o homem é um ser no mundo e o último horizonte de seu mundo é o 

fundamento. Para todos os clássicos, como o fundamento é o primeiro, ele é ontologicamente 

como é, não pode ser bom nem mau, porque é o ser. Assim, se vivo na Europa, em seu 

mundo, o fundamento do ser europeu passa a ser o ser mesmo. Mas aqui há uma questão: se 

chegássemos a descobrir que há uma exterioridade a esse mundo, teríamos um ponto de apoio 



 

89 
 

desde o qual poderíamos nos perguntar se este fundamento é bom ou mau; ou seja, 

perguntarmos se o projeto é justo ou injusto. Descobriríamos então que esta totalidade não é a 

única, nem é divina, mas que é uma possível entre outras, fora dela.  

Se penso que sou no mundo e que o horizonte de meu mundo é finito, o fim é o 

fundamento de tudo o que faço em meu mundo e portanto como digo, não é nem bom, nem 

mau, mas é o ser. É o que diziam os clássicos, Aristóteles, o télos (o fim) ou a fysis é o ser, o 

fundamento do bem ôntico; o ser mesmo não é bom nem mau. Mas se descubro que esse 

mundo não é todo o mundo possível, mas um mundo, então desde a exterioridade tenho um 

critério para começar a ver se o fundamento, o projeto é bom ou mau. Este é, pois, o problema 

da eticidade do fundamento. Se não tenho exterioridade, não posso nem se quer fazer-me a 

pergunta e por isso é que os gregos não podiam fazê-la.  

Sem exterioridade não há resposta para o problema do mau. O que é o mau para 

aqueles que pensam que o homem é um ser no mundo, que este mundo é totalidade e que essa 

totalidade é única?  

O mais interessante neste tema dos grandes filósofos indo-europeus (porque é a grande 

crise do mundo grego e depois Hegel repetirá exatamente isso) é Plotino que viveu na 

Alexandria do Século III depois de Cristo. Plotino, num momento da Enéada se pergunta: “O 

que é o mau?” e responde que o acontece no homem porque este tem corpo; mas o corpo não 

é o mau primeiro (Plotino pensa que o corpo é a origem do mau, porque nos inclina mediante 

os desejos às obras perversas), pois este é a matéria. O corpo não é mais que uma porção de 

matéria determinada por uma forma que é a alma humana. A matéria é o mau primeiro; é a 

que determina o ser; o ser como tal é indeterminado (isso terá uma grande importância para o 

pensamento contemporâneo). O ser é o uno originário, e é, por isso, o perfeito.   

Mas há um movimento que é ascensão e retorno (o retorno de Nietzsche). Em 

primeiro lugar, é ascese pela necessidade de ascender; a ascética, como negação da matéria, é 

o núcleo da doutrina plotiniana. O mau é o corpo; o bem é o retorno da alma à unidade. Em 

segundo lugar, é um dualismo, porque a alma é participação do Uno, tanto que o corpo que 

participa da matéria é sua negação.  

 

 
 
 



 

90 
 

 7.3.2 A imoralidade da ética moderna totalizante 
 

Dirijamos a pergunta sobre o mau ao pensamento moderno europeu e vejamos o que 

nos responde, por exemplo, Hegel. Para ele também, o ser em sua origem é em-si e 

indeterminado; quer dizer, na origem, o horizonte não é algo particular, pode ser tudo, mas 

não é algo. No horizonte está o indeterminado, logo vem a determinação, a diferença. O ser 

em-si, que se opõe ao nada, transforma-se em algo e o algo é cada ente determinante diferente 

a outro: não é outro.  

Esta determinação (o disse na Filosofia do direito) é justamente o mau, porque faz que 

algo seja particular e na medida em que permanece particular e não será universal 

(movimento de retorno) continua sendo mau.  

Tomemos um exemplo mais concreto: sou um homem e tenho uma vontade. Se quero 

meu bem como particular – dirá Hegel – reafirmo a determinação, portanto não me foco no 

comum; esse egoísmo faz com que não possa colaborar com o universal, que seria, 

suponhamos, o nacional. Ao colaborar com o nacional, o mau consiste em deixar ao ente 

como um particular fechado e impossibilitar que ele retorne ao universal. Ainda que, quando 

ponho o próprio, o particular, em interesse do comum, disse Hegel, neste caso, o bem se 

cumpre, justamente, no bem comum. E se fluo de minha família à minha nação, de minha 

nação à história universal e desta até a origem que é o absoluto, então, só então, cumpre-se o 

processo do bem.  

O mau é, então, a determinação; o bem é o retorno ao indiferenciado, ao absoluto. 

Atentem-se de que aqui estamos tratando do conceito de totalidade: o retorno à totalidade 

como o indiferenciado é o bem. Do mesmo modo os brahamanes da Índia pensavam que 

quando desejo isto ou aquilo me particularizo; ao particularizar-me, amo; e ao amar algo me 

pluralizo. O que devo fazer, ao contrário é libertar-me das coisas não amando-as e portanto, 

não sendo violento (a não violência provem desta atitude ética hindu). Desta maneira, retorno 

pelo nirvana ao Braham e o Braham é o ser, como origem indeterminada, onde deixo de ser 

eu, para ser tudo. Para os hindus nisso consiste a perfeição, mas também o é para Plotino e 

para Hegel, porque o pensar que pensa o pensamento de Hegel é o retorno à unidade 

indeterminada.  

Esta explicação do mau é insatisfatória. A questão foi plantada equivocadamente, 

porque o mau é algo totalmente diferente. Se não o pensarmos assim, não poderíamos 

compreender o mau que se cumpre na América. Se explico o mau como a fixação da 



 

91 
 

determinação particular em detrimento do bem que é a totalidade como ensina Hegel, a 

totalidade européia justificaria então que os europeus possam dominar a todos os seres 

humanos, quando na realidade são narcisistas que não compreenderam o que se passou com o 

exterior que eles instrumentalizaram em sua totalidade. 

O que é o mau, então? 

 

 7.3.3 O mau ético como totalização totalitária 
 

 Agora, usarei um texto que, como expressão de um mito, pode valer para uma análise 

filosófica. Poderia utilizar um texto de Popol Vuh de dos quiché de Guatemaua ou o Emuna 

Elish que é um mito da Mesopotâmia, mas usarei o mito de Caim e Abel, que é muito 

conhecido, mas que quase ninguém o trata hermeneuticamente.  

 O mito de Caim e Abel mostra simbolicamente uma situação real, cuja analise não 

conduzirá a uma visão diferente do problema do mau. Caim é a totalidade e Abel é o Outro. O 

que acontece é que Caim, por razões que aqui não interessam, mata Abel. Vejam, como de 

repente, o mau aparece! Ele não é determinação, mas a eliminação da alteridade; é justamente 

o oposto do que é para Hegel. Se o mau é a determinação, o bem é a totalização; no entanto, 

se o mau é a eliminação do Outro, então, a totalidade fechada é o mau e não o bem.  

 Analisemos agora outro mito, o de Adão. Adão escutou uma palavra de tentação, de 

uma serpente que no Oriente Médio é o símbolo do mau, que dizia: “sereis como deuses.” A 

serpente propõe a ele uma fruta. Esta fruta, que não tem nada a ver com o sexual, tem relação 

com a arvore da vida e a vida tem a ver com a realidade unívoca do todo. É justamente, a 

tentação de totalização, do panteísmo, aquela que diz: “Tu és a totalidade”. 

 Nisso consiste a tentação: em sugerir-lhe que seja o Absoluto, a totalidade; e totalizar-

se é o mesmo que matar Abel.  

 Os dois mitos, o de Adão e o de Abel e Caim, indicam exatamente a mesma coisa: o 

fratricídio como fetichismo. A morte do Outro é a primeira falta e não é, como pensa Freud, a 

morte do pai, porque Freud não advertiu que não é o pai a quem se mata, mas ao velho, 

questão muito diferente73. De todas as maneiras, a morte do Outro é totalização e a totalização 

é justamente o mau. 

                                                 
73 O parricídio é a resposta ao filicídio anterior. 



 

92 
 

 Se dão conta que esta noção de mau é inversa a dos gnósticos e à de Hegel? No outro 

caso, o mau era a pluralidade, mas neste caso, o mau é a eliminação da diferença. Porque se 

deixo ser ao Outro, que é totalmente diferente de mim, isso é o bem. Na medida que se eu o 

elimino e o faço o mesmo, o uno, (o Uno era para Plotino a perfeição) nisso consiste o mau. 

 

 7.3.4 Imoralidade da conquista 
 

 Só utilizando categorias distintas, que permitam compreender como o mau é 

justamente negação da diferença, é que podemos entender agora o mau da conquista da 

América.  

 Chegou o espanhol à América; se encontrou com o Outro, com o rosto do índio (aqui, 

na Patagônia, também o general Roca74 se encontrou com o outro, que era o índio, esse índio 

que vocês, às vezes, podem ver nas estâncias) e, desde seu mundo, não respeitou ao outro, 

mas possuiu o índio e o introduziu em seu mundo como instrumento à sua disposição; era o 

empregado que tratava de suas terras, que servia para isso ou aquilo. Os índios pertenciam a 

uma cultura, na qual muitos conteúdos eram barbárie, selvageria ou feitiçaria; era nada, 

negação. Portanto, o que fez o espanhol? Negou ao Outro e o incluiu em seu mundo como 

coisa, ou seja, matou a Abel, ou melhor, o deixou em vida para que fosse escravizado. 

Expressamos esta alienação na flecha d do esquema 4.  

 Agora sim, podemos nos dar conta de que a conquista foi expansão do mesmo ao 

mesmo.  

 O mundo índio se fez hispano; melhor, o mundo espanhol se fez hispano-americano; 

depois o mundo europeu se fez mundial; o mesmo progrediu ao mesmo e então, América 

Latina, o mundo árabe, a África Negra, o sudeste asiático, a Índia e a China, vieram a ser as 

seis grandes regiões do mundo, que não respeitadas como outras, foram incluídas na 

totalidade. Quer dizer, houve fratricídio; alienação ou escravização do outro dentro de uma 

totalidade mundial dominada pelo centro. Isso é o mau na ordem mundial. 

 Bartolomé de las Casas descobriu este mau no texto que citei ontem, quando indicou 

que os que se chamavam cristãos,(advirto que todos podem ser chamados cristãos, porque 

tanto os espanhóis, quanto os holandeses, ingleses, norte-americanos ou russos à sua maneira, 

                                                 
74 Na famosa campanha do deserto o general Roca assassinou a milhares de índios na Patagônia, na segunda metade do século XIX. 



 

93 
 

já que também descendem do império bizantino) reduziram aos índios a mais dura e áspera 

servidão. 

 Bartolomé no séc. XVI, fala da opressão, dominação e servidão e nos propõe a 

dialética do senhor e escravo. Não é Hegel o que inventa esta dialética, mas ele a estuda num 

texto de Filipenses 2,7. Trata-se do mau nos últimos 5 séculos, não da ultima guerra, ou dos 

últimos momentos, mas dos últimos quinhentos anos. Já estamos cerca de meio milênio, 

porque estamos a 480 anos do descobrimento da América, ocorrido em 1492. Muitos dos 

nossos verão o cumprimento de meio milênio de dominação e escravidão do homem 

americano75. Esta é a falta da Europa, a falta que cobre os últimos quinhentos anos; é a 

dominação do centro sobre os seres humanos conquistados. América Latina não saiu mais 

desta situação. Basta pesquisar uma história econômica da América para ver qual é a situação. 

 

 

 7.3.5 A dependência latino-americana  
 

 Nós temos sido roubados. Parece-lhes forte a palavra? É muito simples: os índios 

tinham ouro e prata em suas tumbas, em seus templos, em suas minas, este ouro foi para o 

centro. O tinha o inca, seu ouro foi para o centro. Quando já não tinha mais ouro, nem prata 

para roubar, então, as matérias primas foram para o centro, as quais foram perdendo cada vez 

mais seu valor no mercado internacional.  

 Há pouco estava em Marrocos e visitando a universidade árabe em Marrequesh do séc. 

IX, pude observar um fantástico pátio de mármore de Carrara decorado. O guia nos fez saber 

que este mármore foi comprado pela razão de um quilo de açúcar por um quilo de mármore; 

contudo, agora tinha que pagar toneladas de açúcar para obter um quilo de mármore de 

Carrara cultivado. Isso nos fala da depreciação que sofreram as matérias primas; antes, por 

umas bolsas de café um pais Latino-americano podia obter quase um carro; hoje deve oferecer 

dez vezes mais de café.  

 A matéria prima perde valor no mercado internacional, isso significa que o centro 

ganha cada vez mais. Isso é, eticamente falando, um roubo. Não há outro nome. Porque se 

pago a alguém menos do que merece por algo, o estou roubando e quando este roubo é 

centenário, não há maneira fácil para que a gente roubada saia de sua situação de opressão. 

                                                 
75 NT:Até este ano de 2008, vimos 516 anos de dominação e ainda permanecemos nela. 



 

94 
 

Poderia sair dela rompendo a dependência; a ética pode mostrar que romper esta dependência 

não somente não é um ato mau, mas é o contrário, um ato bom por excelência que deve ser 

cumprido.  

 

 7.3.6 O bem como: “si-ao-Outro”: Justiça 
 

 O bem, neste caso, não é o retorno à unidade ou a afirmação da totalidade, mas 

justamente o contrario: o bem é si-ao-Outro. O bem é dizer a Abel: “Sim, pode viver”, que é o 

mesmo que afirmar: “Não me creio como absoluto ou totalidade porque reconheço ao Outro”. 

Ou seja, o bem seria saber reconhecer no índio outro homem e tratá-lo como tal. Foram 

poucos os que fizeram isso. Bartolomé o descobriu, mas não teve o apoio necessário para 

conseguir. As experiências socialistas das reduções jesuíticas foram, em nosso país, um dos 

pouquíssimos casos, em que se tentou realmente, partir da exterioridade do índio e constituir 

algo desde ele mesmo; houve muito paternalismo. Quando os jesuítas foram expulsos em 

1767, o que se fez com os índios? Os venderam como escravos no Brasil; o restante mataram. 

Agora podemos visitar as reduções jesuítas e podemos ver as ruínas que deixaram. Vejam até 

que ponto somos violentos! Só quando a violência se torna contra nós é que nos damos conta 

dela. Todas as matanças que fizeram em nome da civilização, simplesmente esquecemos.   

 Concluindo, o bem ético é o si-ao-Outro e, portanto, é justiça; é cumprir a justiça e 

respeitar ao Outro como outro, deixá-lo ser; é permitir que seja em plenitude o que realmente 

é.  

 

 7.3.7 A libertação Alienada 
 

 Vamos agora tratar de uma questão, muito tratada, mas poucas vezes entenderam seu 

significado real. Trata-se da questão da alienação e da libertação, que não é mais que o 

problema ético do bem e do mau.  

 Para Plotino e também para Hegel ( na realidade ele que nos proporciona o final), 

alienar-se é outrificar-se; ou seja, distanciar-se da origem. Em alemão entäusserung, é um 

distanciar-se de; Entfremdung significa extrangerizar-se. Plotino explica nas Enéadas que o 

uno se faz outro diferente de si, de modo que o que se plurifica, se afasta, se aliena do uno, no 



 

95 
 

sentido que se faz plural, material. Libertar-se da matéria, ou do corpo é justamente o retorno 

à unidade. De maneira que o processo é, no fundo, circular. Nietzsche também fala do eterno 

retorno do mesmo; é um processo de alienação e de libertação, mas igualmente está 

totalizado. A libertação do espírito para Hegel, por exemplo, é sempre uma libertação interna 

do mesmo processo; não há alteridade ou novidade, mas retorno (flecha a e b do esquema 4). 

 Marx, tanto nos Manuscritos de 44, como nos estudos de Economia Política de 57, 

segue sempre vinculado à dialética hegeliana e por isso sustenta certa idéia de caída ou 

alienação do trabalho quando seu fruto é roubado por outro. A libertação seria a recuperação 

do único. Como a determinação ou a fixação da determinação são o mau, a propriedade 

privada é o pecado original transmitido. Assim, o explica explicitamente Marx em O Capital, 

quando afirma: “o que os teólogos chamavam miticamente de pecado original é a questão da 

acumulação originária” que se herda como propriedade privada. O que significa isso? 

Significa que para ele, o mau original se da como para Plotino quando se plurifica a origem.76 

Quando alguém tem propriedade, fixa-se por direito a desigualdade: uns tem mais e outros 

menos, agora hereditariamente. Como dizia Rousseau: “A origem das desigualdades entre os 

homens se deu quando um disse: isso é meu e teve tontos que acreditaram.” 

 A questão da origem da propriedade privada é um roubo, já está escrito no Genesis e 

Proudhon, decano de Lyon, faz uma exegese da bíblia para extrair esta doutrina. Mas, de 

todas as maneiras, há que descobrir uma ontologia que a sustente. Uns e outros têm 

propriedade, mas uns tem poucos e outros muito. Pela herança da propriedade privada estas 

diferenças se eternizam, se fixam e porque ninguém as pode modificar, eternizam-se no 

tempo.  

 O mau é a determinação e permanecer na determinação é fixar o mau. Como fazemos 

para libertar-nos do mau? “des-determinando”, pondo a propriedade em comum e não 

permitindo que cada um se aproprie, mas a possua em gênero humano enquanto tal, enquanto 

totalidade indeterminada. 

 Atentem que, segundo o racionamento anterior, por em comum os bens é justamente a 

doutrina do bem dentro e como a afirmação da totalidade. E isso porque por trás de Marx está 

Hegel e por trás de Hegel a ontologia da totalidade até Plotino e os gregos. Ou seja, a 

totalidade não foi superada pela ontologia clássica e a libertação corre o perigo  de ser uma 

libertação dentro do  mesmo. Isso é o que chamo de libertação alienada. 

                                                 
76  Veja minha obra Método para uma filosofia da libertação. Ed.Sígueme, Salamanca, 1974, PP.137ss. 



 

96 
 

 A libertação propriamente dita pode pensar se, mas mantendo um terceiro termo de 

reflexão que é o que anteriormente a tratamos: se afirmarmos a totalidade, mas respeitamos a 

alteridade, descobrimos um novo movimento dialético para poder pensar a questão. Se temos 

um dominador e um oprimido e ainda o oprimido e como exterioridade, poderemos pensar 

realmente a libertação e, ao mesmo tempo a alienação. 

  A opressão do índio foi possível porque o índio era outro, diferente do espanhol que 

chegou aqui; não foi respeitado, mas violentado e obrigado a ser mão-de-obra do espanhol, o 

qual passou de um analfabeto na Península para um senhor. Enalteceu-se, como dizia 

Bartolomé de las Casas e subiu em pouco tempo a graus cobiçados de honra e reduziu o índio, 

submetendo-o a mais dura servidão, tratando-o como esterco. Aliená-lo significa transformá-

lo em outro, diferente do que é otrificá-lo. Alienação, neste caso, não é determinação por 

pluralização, mas é não respeitar o outro como tal e totalizá-lo em meu mundo, totalizá-lo no 

mesmo.  

 

 7.4 A libertação como novidade criadora 
 

 O que significa libertação? Significa que o oprimido chegue a ser outro, numa nova 

ordem. Portanto, a libertação não se cumpre dentro da totalidade, como retorno à unidade, 

muito pelo contrário: é o processo pela construção de um novo âmbito, de uma pátria nova. 

De tal maneira que não há se quer necessidade de matar ao opressor, porque o oprimido será a 

causa de sua conversão. Se não há mais que dois termos, é necessário matar ao opressor, mas 

se há três, posso, ao mesmo tempo em que libertar-me, converter ao opressor. Isso só ocorrerá 

se ele quiser entrar no processo, mas pode ser que não queira. Neste caso, vem a luta e 

também a morte e é muito possível que ele morra, mas também, por suposto, que morram 

muitos oprimidos.  

 O certo, é que o termo libertação como novo âmbito já não é repetição do anterior, 

mas é a realização de uma nova dimensão. E desta libertação de trataria quando falamos na 

América Latina  de libertação no nível de centro-periferia. A periferia é o dominado. 

Libertação não é imitar ao centro (isso é o que nos ensina a televisão, por exemplo, mostrando 

a vida do centro, com seus produtos e seus cow-boys e nos faz desejar ser como eles; se 

entramos nisso, estamos perdidos porque repetiremos o mesmo). Ao contrário, se pensarmos a 

exterioridade de tal maneira que o mundo hoje unido pelo centro fique atrás tendo em vistas 



 

97 
 

um novo projeto histórico humano, então sim, criaremos algo novo, ao mesmo tempo em que 

deixaremos o dominador como descartado em um mundo antigo, no passado. Por isso que 

este processo seja o que realmente interessa a América Latina. 

 Libertação não é simplesmente estar contra o centro, nem se quer significa romper a 

dependência. É muito mais que isso: é ter a criatividade de sermos realmente capazes de 

construir a novidade, um novo momento histórico desde a positiva exterioridade cultural de 

nosso povo.  

 A libertação latino-americana é para nós o ato supremo, porque como o mundo foi 

totalizado desde a morte de Abel – no sentido que o outro foi interiorizado no mundo como 

coisa – , ela restituirá a coisa, que é um homem, sua exterioridade humana própria, anterior a 

seu ser dominado. Essa é a grande tarefa de nosso tempo, a grande tarefa de justiça de libertar 

ao oprimido. É verdade que não é uma tarefa nada fácil.  

 

 7.5 Moralidade da práxis  
 

 Tratemos da questão exposta no quadro que chamaremos a moralidade da práxis. Até 

agora disse que a totalidade que alienou ao outro tem um fundamento, um projeto ao qual 

tende, e estamos mostrando que este projeto é mau porque tem alienado ao outro. É um 

projeto de dominação e como tal é perverso. Assim é que o homem dominou ao homem para 

roubar-lhe ouro; matou ao homem para ser mais rico. Outro exemplo: os chineses não 

queriam fumar ópio, mas os ingleses necessitavam criar um mercado de ópio e fizeram guerra 

à China, para que esta comprasse ópio. Os chineses resistiram e ao final os ingleses perderam 

a guerra. O centro tem o projeto de estar-na-riqueza; para poder ser cumprido tem que alienar 

a outros homens. Esse fundamento é perverso. Isso nos remete a uma nova questão. 

 

 7.6 O projeto futuro da libertação 
 

 Falamos apenas sobre a possibilidade de um fundamento mau e não nos referimos ao 

fundamento ou ao projeto justo. Qual é a natureza deste projeto? O fundamento vigente 

mundial é um projeto que domina ao oprimido. Em contrapartida, o projeto futuro, o de uma 

América Latina  que, no lugar de ser um continente dominado, passa a ser livre, é um novo 



 

98 
 

projeto. Este projeto é futuro e por isso o chamo de projeto de libertação77.  Isso é o que os 

medievais chamariam primus in intentionem; o primeiro na intenção é o último na execução. 

Agora, trata-se de pensar que o projeto de libertação, sempre, em toda situação possível, é o 

bom e sempre o projeto imperante está contaminado de alguma maneira pela dominação; 

porque em todo projeto vigente há sempre dominação. Vejamos agora o problema da práxis. 

Trataremos deste tema mais adiante.  

 

 7.7 Legalidade da injustiça 
 

 A práxis é a ação e a respeito dela cabe perguntar-se: qual é sua moralidade? Ou seja, 

quando um ato é bom? Quando é mau? Não há pergunta mais tradicional, mas devemos 

inverter tudo o que foi dito pela tradição. Se a práxis é o modo atual de ser no mundo e se um 

projeto perverso é o fundamento do mundo, o ato que cumpre o dominador como tal é 

perverso. Mas, ao mesmo tempo em que cumpre o projeto, cumpre suas leis do sistema. 

 Na tradição se dizia que para que um ato fosse bom, tinha que cumprir a lei. 

Identificava-se moralidade com legalidade. O ato é bom quando cumpre a lei. Mas as leis são 

apenas as exigências do projeto. Ou seja, o projeto, para ser cumprido, tem certas exigências e 

essas exigências como normas coercitivas são as leis. Mas, então, atentem vocês para que a lei 

pode responder a um projeto de dominação no qual um homem foi reduzido a coisa. Posso 

dominar o homem e cumprir a lei? O que acham disso? Pode ocorrer também que um homem 

se doe por outro na justiça, mas, por isso, esteja fora da lei, porque a lei presente, que é a 

positiva, pode ser injusta com respeito a um projeto futuro. Este projeto, por não estar 

legalizado, carece de leis, porque o que está à intempérie, o pobre, não tem leis que o 

protejam. O que se doa, pelo pobre, portanto, está além da lei. Alguém disse: “a lei está feita 

para o homem e não o homem para a lei”. Quando disse isso transformou-se em um homem 

sumamente perigoso, em um subversivo.  

 Pensemos a afirmação: a lei está feita para o homem, mas não o homem para a lei. 

Podemos então afirmar que a legalidade pode ser injusta ou que a injustiça pode ser legal. De 

outro modo, que a legalidade do ato pode ser imoral ou que a ilegalidade pode ser perfeição 

humana. É uma afirmação forte, não é mesmo? Mas isso é saber arriscar-se pelo futuro. Isso o 

disse São Martín e Hidalgo, para exemplificar com atos muito concretos. Quais eram as leis 

                                                 
77 Objetivo c do Esquema 6. 



 

99 
 

em 1810? Eram as Leis das Índias, e se eles as tivessem cumprido não teriam formado o 

Exercito dos Andes ou o de índios campesinos. Quando os soldados da lei, que eram os 

espanhóis que chamamos, com desprezo de realistas, apareciam no rio Paraná, ao enfrentá-

los, São Martín enfrentava a lei, à Espanha, que era a única que existia. A pátria estava 

fazendo São Martín, a Argentina não existia, ele a estava criando. Hidalgo estava criando o 

México. De tal maneira que ele se encontrava à intempérie. O que lhes parece? Esse São 

Martín ou Hidalgo, aos que agora vemos em estatuas, imóveis, como além do bem e do mal, 

foram homens que se encontraram em uma situação ética muito difícil e concreta. Estavam à 

intempérie, condenados pelo papa em duas encíclicas78, infringindo às leis das índias e 

condenados por seus amigos, os militares da Escola Militar da Espanha (da qual São Martín 

havia sido herói devido a batalha de Bailén) ou os Bispos e a faculdade de Teologia. Já 

pensaram que São Martín foi um traidor do exército espanhol? Ou que Hidalgo foi condenado 

como padre herege e excomungado, fuzilado e sua cabeça ficou exposta em Guanajuato 

durante anos? Mesmo assim, não deixam de ser heróis libertadores. Justifica-se Rosenzweig79 

dizer que os grandes heróis são os libertadores. São Martín não morreu em São Lorenzo por 

um azar; em seu lugar morreu o sargento Cabral. E se tivesse morrido? Teria sido a morte do 

herói que dá a vida pela pátria futura. Hidalgo entregou a sua até a última gota de sangue.  

 Assim, os que souberam interpretar São Martín e Hidalgo históricos, não mancharam 

suas mãos com sangue dos heróis em 1972.80 

 Dão-se conta de que a filosofia não é uma tarefa impessoal e cômoda, mas um dever 

muito grave? Porque neste momento eu, como filósofo, fico à intempérie. E se não fico, é 

porque estou dentro do sistema e não penso nada, produzo ideologia. Mas o que devemos 

realizar é a destruição de todas as ideologias. Iremos pensando pouco a pouco as 

conseqüências do que temos dito; no momento, atentem-se em que os problemas que estamos 

tratando, a cada momento, ficam mais concretos.  

  

 

                                                 
78 NT:Encíclicas papais são documentos da Igreja Católica, cuja relevância só está abaixo a dos evangelhos.  

79  Importante filósofo e teólogo do séc. XX. Influenciou filósofos como Benjamim e Lévinas. 

80 Tempo da ditadura militar na Argentina. 



 

100 
 

  

 7.8 Maldade moral da práxis dominadora 
 

 A maldade moral é justamente a práxis dominadora como dominadora, é a práxis que 

fez do índio uma coisa e que depois o obrigou a cultivar sua terra, ficando de braços 

cruzados. Essa práxis é a que domina ao homem. Mas não é apenas uma práxis, há um ethos. 

Ethos é uma atividade feita totalidade de atitudes81. Há um ethos dominador e seria muito 

fácil começá-lo estudar; bastaria pegar o primeiro livro, do primeiro título da primeira lei, das 

Leis das Índias e ler o que o rei disse de si mesmo, para nos darmos conta do que é este ethos 

dominador: “Nós, pela graça de Deus, recebemos o senhorio sobre estas terras... para ensinar 

o Evangelho... Eu, o Rei.” Há aqui, um homem que realmente sente-se senhor de outros e 

ainda que se de conta da ambigüidade de seu papel se crê único e bendito pela divindade. 

Tinha também problemas de consciência, mas a aquietava facilmente.  

 O ethos da dominação começa por odiar ao outro, e porque o odeia, o nega como a 

Abel. Não confia em sua palavra; qualquer coisa que diga o outro, que é o pobre, o povo, a 

tem como coisa inculta, como nada e portanto não espera sua libertação. Esperar suas 

libertação é firmar seu certificado de morte, porque é aprovar um novo sistema. Ou seja, é 

ódio, é desconfiança e desesperança do outro. Desta maneira todas as virtudes cardinais: a 

justiça, prudência, temperança, fortaleza, não são – como diz Nietzsche – virtudes, mas 

mistificação de vícios. Quer dizer, as virtudes imperantes no ethos dominador são a inversão 

da virtude, são o vicio que aparece como virtude. Por exemplo, sempre se fala e em nossas 

escolas muito tentam colocar nas cabeças dos alunos, a virtude de poupar (as crianças pagam 

figurinhas para serem econômicos...). O que foi em sua origem a poupança? Como já disse, 

quando Francisco de Assis almejava a pobreza e queria a santidade, o senhor feudal 

concordava por conseguir a honra, havia outro que atribuía valor avaradamente à mediação 

de seu projeto. O que queria estar-na-riqueza era um avaro. Quando a avareza se sublima, se 

transforma na virtude da poupança.  

 A prudência, por sua vez, é o modo de possibilitar que a minoria possa reinar; 

politicamente é o modo de ganhar uma eleição sendo minoria. Na verdade, estes e outros tipos 

de prudência, são astúcia; são imprudência, mentira e ainda como dizem Aristóteles e Tomás 

de Aquino, falácia, não verdade, hipocrisia, etc. 

                                                 
81 NT: como uma atitude que fundamenta todas as outras. 



 

101 
 

 7.9 O ato supremamente bom 
 

 Qual é o ato moralmente bom, o supremo? Penso que há um ato maximamente mau e 

um maximamente bom e entre eles, o limite, no qual estamos sempre.  

 Pouquíssimos cumprem o ato supremamente bom e muitos poucos tem coragem e 

possibilidades de cumprir o péssimo. Este ato péssimo, é a conquista de outro ser humano, 

fazer dele uma coisa a seu serviço. O conquistador é o pior de todos os seres humanos. 

Nietzsche o propôs como o supremo dos homens, sutilmente ele é um grande crítico da 

Europa, em contrapartida, o pior expoente dela. Ele propôs como homem supremo, o super-

homem, que é o homem que transcende a ordem vigente, o guerreiro conquistador.  

 O conquistador não admite o cara-a-cara, ante o outro, mas o faz coisa. Então, quem é 

o homem supremo? É o que estando dentro da totalidade e sendo dominador, se compromete 

com os oprimidos e cumpre o processo de libertação; é o que se mantém na intempérie, sem 

necessidade e por pura gratuidade, por amor ao outro. Hão muitos homens na história que tem 

vivido esta experiência, digo muitos, mas com as mãos posso contar. O homem supremo é o 

que, por testemunhar na totalidade a possibilidade de uma nova ordem (em grego significa 

mártir), é testemunha; por isso é assassinado e os chamamos mártir. Mártir é que 

testemunhando o futuro ao chegar o momento critico de sair da totalidade – por estar 

indicando um caminho de saída -, a totalidade não o suporta e o mata. Por isso que a morte do 

justo é a morte suprema. Nenhum outro homem pode julgar a este, porque doou sua vida; e o 

que dá a vida é sagrado; e está além de todo juízo histórico.  

 

 7.10 Bondade: moral da práxis libertadora 
 

 O ato supremo é o de libertador: o de São Martín ou de Hidalgo, para nomeá-los 

heróis que ninguém se atreveria a julgar. Estes homens que cumprem a práxis supremamente 

boa ficam na intempérie. Esta práxis é a regra com a que se mede todo ato bom; de tal 

maneira que se há algum outro ato bom é porque se aproxima deste. Ante este ato supremo (a 

morte do justo que se doa pela libertação), o ato pior que se pode cumprir é o de coisificar ao 

outro, torturando-o afim de que este conte o que não sabe. Tomemos dois exemplos. Se no 

momento do ato supremo (que é dar a vida pelos oprimidos) e no do ato péssimo (que é 

torturar ao herói) se segue sendo outro que o outro que o tortura, então estamos ante o ato 



 

102 
 

limite, o limite último. Pensem em Lumumba quando estão pressionando as armas em seus 

estômagos e o que está sendo ameaçado, em suma paz, diz: “Não te esqueças que a liberdade 

do Congo é o mais importante” e cai morto. Pensem naquele que ao ser martirizado diz: 

“Perdoa-os, porque não sabem o que fazem”. Este ato já é último, não é somente supremo, 

mas sublime, é o ato que mede, que julga a todo outro ato humano possível. É o do homem 

que chega a plenitude das plenitudes.  

 

 7.11 O Ethos da libertação 
 

 O ato deste homem, do mártir, é o fruto de um ethos, mas não do ethos da dominação, 

mas do ethos da libertação. Esse homem ama tanto aos homens que no momento em que o 

outro cumpre o pior ato contra ele, ainda nesse momento, não pode coisificar a quem o ataca, 

por ser habitual nele o respeito por outro homem. Não cospe nele, mas o perdoa; este ato de 

perdão é fazer do outro, outro. Se cospe nele, o faz maquina de tortura e o coisifica, mas nem 

este direito de coisificar-lhe se atribui. Esta é uma situação limite, tremenda –dirão vocês-. 

Mas há que previver esta situação cotidianamente para vivê-la depois, habitualmente, quando 

vamos a padaria comprar pão. Ao contrario, se não podemos ver ao outro quando vamos 

comprar pão, não o descobriremos em um índio que passa ao nosso lado na rua, e exclamará: 

“um índio, um cabecinha negra, um inculto”. Tenho que situar-me na situação suprema, para 

depois interpretar adequadamente todas as demais situações humanas.  

 O ethos da libertação é uma atitude constante no situar-se cara-a-cara e é por isso que 

é um amor ao outro como outro. Contrário à desconfiança, é um crer em sua palavra; 

contrário à desesperança é esperar sua libertação. Só agora, a justiça é justiça, a prudência é 

prudência, a temperança é temperança e a fortaleza é valentia.  

 Os clássicos diziam que a temperança era o domínio das paixões do corpo. Não é só 

isso, mas a liberdade ante os bons. O que é o contrário da temperança? O confort. O homem 

que se crê muito temperado tem confort;  Domesticou seus prazeres, mas teme tanto perder o 

que tem que ninguém teme a ele, pois lhe dizem: “te tiro isso...” teme perder seu emprego, sua 

casa, seus pertences... Somente um temperado, no sentido que não teme perder o conforto, é 

um homem temível que pode comprometer-se no risco da libertação. 

 Daí vem a virtude que os medievais chamavam pobreza, que não é estar pobre, mas 

estar disponível a perder tudo doando-se por outro. Observem como podemos resignificar 

todas as virtudes partindo deste ponto de vista. A virtude não é fazer o habitual (isso o faz o 



 

103 
 

dominador), mas é realizar o novo, porque o oprimido, o pobre sempre é novo e há que se 

estar habituado a crer, a renovar, à novidade. A virtude é potencia criadora, inovadora.  

 Os temas expostos até aqui, constituem uma ética latino - americana, que, de pronto, 

poderia fazer-nos compreender muitas coisas que hoje nos acontece. É necessário inverter os 

critérios; aqui a filosofia é destrutiva, mas não para destruir tudo, mas apenas o muro que 

impede a libertação. Vejam seu valor! Tem a função de destruir os valores vigentes, como 

quis Nietzsche. Dos valores negados pelo sistema os faz supremos. É uma tarefa muito 

importante da filosofia e ninguém pode então, pensar que é etérea, que não tem sentido, que é 

uma coisa distante. É algo muito próximo que toca a todos os seres humanos Só neste caso, a 

filosofia voltaria realmente à cidade82, mas então, outra vez correria o risco de morrer. E se 

não foram mortos muitos Sócrates, é porque a filosofia tem sobrevoado na irrealidade; não 

tem feito nada. Os que não comovem a ninguém são os sofistas. O sofista vive de sua renda, 

dada pela filosofia, e não diz nada; em contrapartida Sócrates, Platão e Aristóteles se doam. 

Recordam como Platão foi à Siracusa, uma, duas e três vezes para fazer um novo governo e 

fracassou? Lembram como morre Aristóteles?... expulso da Ilha de Eubea por problemas 

políticos, porque seu povo (o macedônico) é criticado nestes momentos. De maneira que os 

filósofos estavam bem comprometidos com a realidade. Fichte, o grande professor, é expulso 

de Jiena por falar bem dos franceses, dando-lhes muita importância à Revolução Francesa no 

tempo da monarquia alemã.  

 Os filósofos ao pensar a realidade são filósofos, mas por isso sua vida corre perigo, 

como periga a nossa.      

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
82  NT: à Polis. 



 

104 
 

 8. A ERÓTICA E A PEDAGÓGICA DA LIBERTAÇÃO 
 

 Tudo o que disse até agora, é demasiado abstrato. Quero agora, mostrar-lhes como 

podemos chegar a um maior grau de concreção. Desejo também advertir-lhes que apesar de 

tudo o que disse, parecer bastante simples, que é sumamente complexo. Se permanecermos no 

plano ôntico ou ingênuo, a vida cotidiana, esta vai destruindo tudo o que pensamos. É 

necessário que vocês meditem antes de repetir, sem mais, o escutado. Há que ruminar o 

assunto, porque do contrário, facilmente pode-se acreditar que se trata do que já se pensava 

neste sentido, mas não é assim. A questão aponta para uma dimensão muito mais profunda. 

  

 8.1 A LÓGICA DA ALTERIDADE CONCRETA 
 

 

 Estas conferências são programáticas de maneira que trata de questões que podem ser 

melhores desenvolvidas. Mais tarde advertiram até que ponto estas questões exigem precisão. 

Nesta quarta conferência, nos referiremos ao que chamo A erótica e a pedagógica da 

libertação. 

 

 8.1.1 O cara-a-cara abstrato 
 

 Por que erótica e pedagógica da libertação? Porque a relação cara a cara da totalidade 

com a alteridade é abstrata. É de qualquer um frente a qualquer outro, como tal não é ainda 

nada concreto. Mas, de pronto, há uma relação concreta: o rosto de um ante o outro. Vou 

agora, em contrapartida, tomar como exemplo o rosto de um homem frente ao de uma mulher. 

Esta relação homem-mulher é o que chamo de erótica.  

 A erótica é, só uma das possíveis relações; as outras duas são a pedagógica e a 

política. Estas três relações se condicionam umas as outras em um duplo sentido. Ou seja, se 

pode começar pela erótica e considerar como condição à pedagógica e esta à política, e a 

política à erótica, ou o contrário. Se poderia começar por qualquer uma delas. A maneira que 

escolhi para começar é a que a mim se impôs mais clara para compreender o discurso. O 



 

105 
 

explicaremos detalhadamente, mas antes quero mostrar, novamente, o que chamo a lógica da 

alteridade ou o discurso deste processo em seu pleno desenvolver.  

 

 8.1.2 O cara-a-cara concreto: a relação homem-mulher 
 

 Homem-mulher, rosto-a-rosto. A propósito, há uma obra intitulada O cantar dos 

cantares que diz: “Beija-me com os beijos de tua boca...” É no beijo onde o rosto de alguém 

se faz rosto para o outro. O beijo é a concreção primeira da erótica, ainda q e a plenitude da 

erótica é o ato sexual. Esse é o cara-a-cara erótico. Para os hebreus, quando um homem amava 

uma mulher, a conhecia, era um ato sagrado, porque era justamente o cara-a-cara. Mas ocorre 

que a mulher não é respeitada como outro pelo homem, mas desde há milênios, entre os indo-

europeus, os semitas e certamente na América Latina, o homem domina a mulher como coisa. 

Esse é o tema da opressão da mulher e, por sua vez, o de uma sociedade machista na qual ela 

não tem lugar a tal ponto que, por exemplo, não há filósofas, porque tudo tem sido pensado 

desde o machismo. Ortega chega a dizer que o ser da mulher é ser vista pelo homem. Se o ser 

é ser visto, quer dizer que na totalidade do homem, a mulher tem papel de objeto, de coisa, 

constituída desde o mundo dele. Quando Descartes disse: Ego cogito (eu penso), este eu  é o 

de um homem. Não é jamais o de uma mulher. Até do ponto de vista psicoanalítico, pode-se 

ver nas obras de Descartes que é o eu de um homem. A mulher que pretenda pensar estas 

categorias não as ode pensar como mulher; por isso não há filósofas. Somente uma mulher 

que se questione ontologicamente sobre a sua feminilidade, partindo de sua opressão e 

doando-se por sua libertação, poderá começar a filosofar.  

 O homem domina a mulher na totalidade masculina, a mulher cumpre então a função 

de parte de sua totalidade. No caso em que a mulher liberta-se como exterioridade em respeito 

ao homem, só então se dá o cara-a-cara na liberdade.  

 

 

 

 

 



 

106 
 

 8.1.4 A relação pai-filho   
 

 O cara-a-cara na liberdade pode novamente totalizar-se no casal que chamaria idôneo; 

a totalidade da casa se fecha a um novo outro. O novo outro exterior ao casal, que é negado, é 

o filho. O filho que é negado é alienado na totalidade do casal e este o domina. Pode-se 

dominar o filho de muitas maneiras: não o tendo, assassinando-o (aborto, por exemplo); 

tendo-o e educando-o em uma pedagogia dominadora. Deste modo entramos no problema 

pedagógico. 

 A pedagogia dominadora, é síntese, é querer que o filho seja o mesmo que os pais. 

Neste caso o filho fica também reduzido a ser objeto de deposito bancário do casal, da 

tradição, da cultura ou do Ministério da Educação, que é o mesmo. O filho dominado é 

totalizado dentro do sistema. Por isso, é necessária uma libertação pedagógica. Esta ocorre 

quando o filho, desde si mesmo, cresce e é outro diferente dos pais. Ser diferente dos pais é 

ser um irmão e por isso que agora, só agora, se dá a relação irmão-irmão, a relação política.  

 

 8.1.5 A relação irmão-irmão 
 

 Por sua vez, também ao irmão pode-se totalizar; essa totalização do irmão é a 

dominação política. Esta será a última na exposição, porque, por sua vez, a dominação 

política permite um condicionamento pedagógico e erótico.  

 Os homens dominam politicamente a mulher, a mulher politicamente dominada é por 

sua vez dominada por um homem. O homem domina o mundo e a mulher, dona de casa, 

educa a sua filha para ser escrava de seu homem futuro e ao filho para ser senhor da sociedade 

política. Desde modo, podemos ver que os três planos estão muito unidos.  

 Os cara-a-cara, então, são: homem-mulher, pais-filhos, irmão-irmão; a erótica, a 

pedagógica e a política. Há um último âmbito que é a totalidade última do homem como 

história mundial, a totalidade antropológica. Está aberta ao infinito, será a alteridade 

propriamente dita. A este cara-a-cara o chamo a arqueológica. Não A chamo teologia, mas 

arqueológica. Os filósofos a denominaram teodicea, ou seja, o problema do último que os 

gregos chamavam to theîon: o divino, e que os cristãos com os indo-europeus chamaram: 

Deus.  



 

107 
 

 Deus, na realidade, é o nome indo-europeu de Diayus, Zeus, Dius, que é o deus do dia, 

ou o mistério além da luz. Mas, se enganaram no nome, quiseram dizer: o Outro 

absolutamente absoluto. Este é o último dos quatro momentos, de tal maneira, que há uma 

erótica, uma pedagógica, uma política e uma arqueológica. Sempre há uma arqueológica. A 

diferença está em que se afirme a totalidade como divina ou se afirme o que o divino é outro, 

além da totalidade, diferente dela. Ninguém deixou de assumir uma das duas posições. O ateu 

é, simplesmente, o que nega um deus para afirmar outro. O ateu, literalmente falando, não 

existe.  

 O importante para o pensar filosófico é mostrar que a assunção ou afirmação de uma 

opção ao nível arqueológico, supõe uma opção erótica, pedagógica e política ao mesmo 

tempo; a antropológica é a epifania da arqueológica.  

 Comecemos no primeiro ponto. Mas, antes, tenham em conta que vou assumir um 

pouco as descrições, porque são tantas as questões possíveis a tratar sobre o homem e seu 

fundamento, desde as ciências positivas humanas que necessariamente deverei ser sintético. 

Daqui se podem tirar fundamentos para problemas psicológicos, médicos, legais, econômicos, 

históricos, etc... Trata-se do fundamento da existência humana. Vejamos o primeiro ponto.  

 

 8.2 A ERÓTICA LATINO-AMERICANA  
 

 8.2.1 A simbólica erótica latino-americana: a mulher índia  
 

 Como se poderia tratar da questão de uma erótica latino - americana? Como se 

abordaria a reflexão –aqui há uma questão de método- da relação homem-mulher, por 

exemplo, na América Latina?  

 E bem, metodicamente, se começa obtendo uma constância de como efetivamente tem 

ocorrido esta relação. A melhor constância ou manifestação é a obra de arte; o artista é o que 

vivendo seu mundo, manifesta. De modo concreto, o artista do logos é o literato. Há obras 

extraordinárias na América Latina  que nos servem satisfatoriamente. Neste caso, só vou 

explicar a simbólica erótica como exemplo.  

 Com respeito à erótica na América Latina  há que se começar a pensar da seguinte 

maneira: Como foi a relação homem-mulher na América pré-hispânica? Poderemos sabê-lo 



 

108 
 

considerando os grandes mitos e símbolos dos povos pré-hispânicos; perguntando-nos como 

era a relação entre os deuses e deusas. Segundo estas foram, poderemos saber como era a 

erótica do povo. Sobre isso, há constâncias muito claras. Por exemplo, a seguinte: no Popol 

Vuh Alom-Qaholom, nos relata: a deusa mãe e o deus pai de tudo. Ou seja, eles sempre 

colocaram um casal – e pelo que tenho visto no museu de Viedma, também o fazem os 

araucanos-, um casal bi-sexual como origem do cosmos. Pensam, então, a origem como um 

casal e, pensam primeiro a mulher e depois o homem, porque quase todos nossos 

amerindianos tem uma estrutura parental matrilinear. Certamente os astecas, os maias, os 

incas, os chibchas e as grandes civilizações são matrilineares. A mulher é para eles tão 

importante que um filho sem mãe é um ninguém, e somente a mãe é a que da a participação 

na família, por exemplo, entre os incas. Aqui vemos até que ponto a mulher era digna. Em 

todos os textos aparece a prioridade da mãe: “E vieram nossas mães e nossos pais, nossas 

filhas e nossos filhos”, sempre a mulher primeiro. A mulher tinha uma grande dignidade, 

porque entre os povos agrícolas (não entre os nômades, mas às vezes, também neles) a terra 

mãe é feminina; também a lua o é. Vemos, assim, que as deusas femininas tem uma grande 

relevância. A mulher tinha um lugar, uma presença enorme no pensamento pré-hispânico.      

 O que representa o masculino? O masculino são os deuses dos guerreiros e dos 

nômades ou não agricultores. Por isso, os astecas tinham que imolar  ao grande deus da quinta 

idade do mundo, sangue de homens, pois se não o fizessem, o sol se apagaria. O sentido 

daqueles sacrifícios a um deus masculino, era o de defender ao grupo. Mas, entre os incas, era 

bem mais claro este deus masculino; era o deus Pachacamac, que significa o pai dos céus. 

Exatamente como Alá dos árabes ou Jahvé dos judeus. O Inca Garcilaso escrevia aos 

espanhóis: “O nome nosso de vosso Deus é Pachacamac” e tinha razão; era o grande deus do 

céu, além do sol. Vemos, então, que quando aparecem os povos guerreiros, não sedentários, e 

conquistam aos agricultores que tinham deuses femininos, constituem impérios de 

preponderância masculina enquanto seus últimos deuses.  

 Assim, as mitologias desses povos indicam não somente os processos de conquistas, 

mas também a vida erótica cotidiana. Compreende-se, então, que a preponderância dos deuses 

masculinos, tenha a ver (entre os maias e incas, por exemplo) com a oferenda das virgens.  

 As virgens daquelas casas de consagradas de Cuzco eram dedicadas para ser mulheres 

do sol. A mulher se dedica ao sol, porque o sol é masculino, porque é a presença guerreira do 

masculino ou do pastor; portanto, havia de ser do sangue real, que era a mesma do sol. 

Viviam em perpetua clausura até morrerem, guardando assim, perpetua virgindade. Elas 



 

109 
 

podiam preparar as oferendas que eram oferecidas ao sol ao começar de cada dia, mas, 

principalmente do dia magno, o 21 de junho. Se neste dia, o deus sol saia, começaria um novo 

ano; mas se ele não saia, significava o fim do mundo. O dia 21 de junho é o dia mais curto do 

ano, é quando o sol começa a crescer no hemisfério sul. O primeiro raio de sol, ao sair, 

atravessava uma pequena fresta do templo do sol e ao chegar ao fundo, a luz refletia em 

placas de ouro; com o primeiro raio da madrugada, se cobria de luz todo o templo. Então, 

todos festejavam, porque haveria mais um ano de vida para o universo, o império e todos os 

incas.  

 Fizeram-os festejar o nascimento do sol 24 de dezembro, porque neste dia, os cristãos 

festejam o nascimento de Jesus Cristo. Porque elegeram 24 de dezembro, no hemisfério 

norte? Porque para os europeus, este dia é o mais curto do ano; é igualmente, o nascimento do 

sol. Era a data de uma festa pagã. Os cristãos pensaram assim: Jesus Cristo é o sol da justiça, 

adotemos esta festa pagã; e inventaram o natal. Não é triste que o hemisfério norte haja 

imposto ao hemisfério sul, no que nós nascemos e vivemos, a festa do sol em 24 de 

dezembro? Isso é dominação religiosa e litúrgica. A estes pobres povos que tinham suas 

religiões, às tiraram, sem colocar nada no lugar. E logo negaram o catolicismo popular, a 

Virgem de Guadalupe, a defunta Correa83 e outros cultos de nosso povo. Ao menos, guarde 

isso, porque o que dissemos a pouco, vale muito. Como este povo poderia compreender que 

se festeja a Páscoa, que é a festa da vida, no outono, que é, para eles, estação da morte? Tanto 

que na primavera, setembro, a religião oficial do hemisfério sul não deixou os índios 

celebrarem nenhuma festa.  

 Estão vendo como se pode chegar à dominação religiosa ou simbólica de um povo? 

Tiraram a religião do pobre índio, colocando quase nada em seu lugar; depois, se ouvem 

queixas sobre o fetichismo de nosso povo.  

 A simbólica pode explicar-nos muitas coisas. Em uma carta do arquivo das índias do 

ano de 1603, lemos o seguinte: “A força e a violência, jamais ouvidas nas demais nações e 

reinos, se cumpre aqui –isso foi escrito na Guatemala- já que as mulheres dos índios, as 

casadas, as criancinhas de dez a quinze anos, contra suas vontades, de seus maridos e de seus 

pais, são forçadas, por mandamento dos juízes maiores ordinários e corregedores, que as tiram 

de suas casas, deixando seus maridos, pais e mães sem consolo algum, privando-os do serviço 

que delas podiam receber e vão forçadas –e nós choramos as cautivas84, que só foram quatro 

ou cinco em comparação a estas que foram milhares- a servir na casa alheia de alguns 
                                                 
83 Tradição religiosa popular da religião Argentina “cuyana”.  

84 Em Plata os índios realizavam ataques as aldeias (malones) e levavam algumas mulheres crioulas como cautivas. 



 

110 
 

comerciantes e outras pessoas; quatro, cinco ou oito léguas e mais ainda em estâncias e 

obrajes85, onde muitas vezes ficavam amancebadas com os donos da casa, ou com mestiços 

ou mulatos ou negros, ou gentes desalmadas.”  

 Quem até agora tem lembrado da mulher índia, da mãe? Na erótica latino - americana 

é à índia que se deve colocar num lugar de honra.  

 

Os senhores de Tlatelolco, desta cidade do México, vieram a mim –disse 
Zumárraga- chorando muito. Queixaram-se dizendo que o presidente e 
ouvidores lhes pediam suas filhas e irmãs e mulheres parentes, como gesto 
de bondade. E outro senhor me disse que o presidente lhe havia pedido oito 
moças bem dispostas para o senhor presidente Guzmán, às quais, disse ao 
padre Guardião, que era meu intérprete, que não as desse. 

 

   Essa é em parte, nossa primeira história. A essa mulher que tinha um lugar digno e 

sagrado na sociedade, ainda que trabalhasse duramente, lhe era impossível pensar em 

adultério. No Império Inca, isso não se concebia; se alguém abusasse de uma mulher 

consagrada ao sol, não somente morria ele, mas toda sua família e parentes, além disso, seus 

campos e terras eram infecundadas para sempre. Jamais havia sido violada uma mulher 

consagrada ao deus sol; nunca em toda a história. Tampouco havia a desvalorização desta 

mulher. Ainda que o ato erótico não fosse tão romântico, era profundamente humano e 

sagrado. Contudo, quando chegou o espanhol, que quase sempre era um conquistador, não 

respeitou a índia. Mas, quase diria que não respeitou por sua luxuria, porque no fim, uma 

mulher era a mesma coisa sendo espanhola ou índia para um homem sem lei.  

 

 8.2.2 A mulher crioula 
 

 A totalidade espanhola não respeitou a mulher índia e a fez uma coisa a seu serviço; é 

a mãe da América e do mestiço. Frente a essa brutalidade erótica, surge a mulher hispânica 

que disse: “homens necios que acusais à mulher sem razão, sem ver que sois a ocasião do 

mesmo que culpais” – Sra. Juana Inês de La Cruz-. Nesta época pode-se entender a acusação, 

feita por uma grande mulher que é livre frente ao homem, porque se consagrou como virgem 

e isso lhe permite descobrir melhor a erótica da dominação.  

 Mas além da índia e da espanhola, surge uma nova mulher, a mulher crioula e mestiça: 

                                                 
85 NT: uma das diversas formas de explorar a mão de obra indígena, forçando-os a trabalhar por um período de seis meses, em troca de um pagamento 

irrisório.  



 

111 
 

 “Eu conheci esta terra em que o paisano vivia e onde tinha seu rancho, seus filhos e 

sua mulher”, canta Martín Fierro. Ou seja, Fierro tem uma mulher, como tem um rancho em 

primeiro lugar, filhos depois e mulher em terceiro lugar.  

 “Tive em meus pagamentos filho, fazenda e mulher...” Há que se considerar que 

quando Fierro vai ao exército, sua mulher tem que continuar seus trabalhos para poder viver. 

A mulher dorme com outro homem, sem saber quem é. E como disse Fierro, ela se torna 

como barriga de sapo, fria; a mulher fica fria porque tem que passar de mão em mão para 

poder viver. Esta é um pouco da história da mulher mestiça. 

 A obra de arte nos mostra nossa realidade, entre outras, a beleza da mulher americana. 

Alejo Carpentier, em sua obra Os passos perdidos, nos fala de Rosário como a síntese do que 

é a América. A descreve assim: “Era evidente que varias qualidades se encontravam 

mescladas nessa mulher, índia, pelos cabelos e pômulos, mediterrânea pela face e nariz, negra 

pela sólida redondeza de seus ombros e o peculiar tamanho de suas nádegas. Chegava a me 

perguntar se certas amálgamas de raças menores, eram muito preferíveis aos formidáveis 

encontros que haviam nos grandes lugares de reunião da América, entre celtas, negros, 

latinos, índios e até cristãos velhos, num primeiro momento.”  

 Outro exemplo nos oferece Rômulo Gallegos, quando em Doña Bárbara escreve o 

seguinte: “É bonita, um verdadeiro tipo de beleza crioula, simpática, interessante como alma, 

companheira de sonho e sem duvida útil para um homem que tenha que levar indefinidamente 

esta vida de saudade e de asperezas entre peões e vencedores. Fazendo-a, valente para 

enfrentar situações difíceis.”  

 Como vocês podem apreciar, da literatura podemos obter uma visão concreta e latino - 

americana –distinta da européia, africana, ou asiática- da mulher. Temos ao contrário, muitas 

dificuldades para encontrar na literatura descrições sobre o homem; este é um símbolo de 

dominação. Quando Silvina Bulrich ou Afonsina Storni escrevem, por exemplo, ridicularizam 

ao homem. Este é o primeiro gesto do que suportou o opressor e, quando atentam para ele, 

não o podem vê-lo como um igual e tratam de bular-se dele. É uma maneira irônica de 

defender-se. Uma mostra do modo como a mulher latino - americana é dominada, é que não 

encontramos descrições da beleza masculinas feitas por pluma de mulher (NT: escritas por 

mulheres). 

 Também na literatura, podem encontrar-se descrições excelentes do ato erótico, tais 

como as de Alejo Carpentier ou as de alguns outros.  



 

112 
 

 Queria explicar em linhas muito gerais, como cada um dos grandes temas da erótica, 

pedagógica, política e arqueológica podem partir das obras de arte literárias, para ser 

interpretadas pelo filósofo. Isso é a simbólica: uma interpretação a partir dos símbolos.  

 

 8.2.3 A dialética do Eros do mesmo    
 

 Depois da simbólica, da-se o segundo momento, que é a interpretação dialética do 

processo. Referirei-me ao maior dos primeiros dialéticos: Platão.  

 O Banquete de Platão é um dialogo que tem sido lido e comentado muitas vezes; 

numa ocasião em que efetuamos um trabalho de seminário que efetuamos em Mendonça, 

quando começamos a ler o texto em grego escrito pelo autor, nos admiramos por que o 

líamos. Por quê? Porque Platão disse que o Eros é “o amor do mesmo pelo mesmo”; ou seja, 

pelo semelhante. No principio, existia –segundo Platão- o andrógeno, este era tão forte que os 

deuses tiveram que separa-lo em homem e mulher. Quando o homem ama a mulher, ama o 

mesmo que era em sua origem. O amor supremo se cumpre na Afrodita celeste, e esta é para 

Platão, o amor dos iguais pelos iguais: a homossexualidade.  

 Para ele, o amor supremo é o amor ao mesmo. E o mesmo é o todo, o ser eterno; o 

Eros da totalidade é o amor ao mesmo. Em conseqüência, não pode haver amor ao diferente, 

ao Outro. Disse Platão que se ama a mulher e se acede a ela para gerar o mesmo: o filho. A 

mulher só interessa ao homem como mediação para conceber ao filho. Cada homem é mortal, 

mas a espécie humana é imortal. Portanto, para que a espécie permaneça o mesmo é 

necessário o filho, para que herde; a mulher é só mediação. O filho é necessário para que seja 

o mesmo que o pai. Observem que nesta erótica, considerada tão bela desde sempre, confirma 

ontologicamente a dominação da mulher.  

 Em Aristóteles a questão é desenvolvida com muito mais claridade. Como já 

dissemos, ele diz que o homem livre é animal político, a mulher encontra-se sob sua 

dominação e não tem autoridade; por isso, é necessário respeitar ao chefe, ao senhor da 

família, ao homem. Sob seu domínio, também está o filho, só em potência e mais abaixo, está 

o escravo, instrumento a seu serviço; e ainda mais longe que o escravo, estão os bárbaros que 

equivalem ao não ser. Na erótica aristotélica o homem é a totalidade na que se inclui, como 

seu serviço, a mulher. Aristóteles é o maior dominador erótico que se possa imaginar; propõe 



 

113 
 

uma ontologia de dominação da mulher coerente. Em sua Ética a Nicômaco, esta está 

presente de forma muito clara.  

 Na idade moderna se repete o mesmo. Leiam as apreciações de Descartes, Hegel e 

Nietzsche acerca da mulher e poderão dar-se conta. Nietzsche, por exemplo, se queixa da 

gente que está fazendo da mulher uma pessoa capaz de pensar; ele se quer se preocupa em 

estudar a mulher, porque a deprecia totalmente. O Eros, para estes filósofos, é o amor do 

mesmo pelo mesmo e, no fundo, parte do olhar. Toda a erótica está sendo descrita desde o 

olhar, a visão, a luz.  

 Poderíamos partir disso para descobrir outras possibilidades. A outra possibilidade 

seria o respeito à mulher como outra. Então, a erótica não converteria a mulher em mediação 

para o filho; tampouco seria uma erótica da beleza. A propósito, Lévinas faz uma bela 

descrição do Eros, distinta da grega e da moderna. E é justamente por ela que Lévinas começa 

a vislumbrar a possibilidade de decifrar a totalidade de Hegel e de Heidegger. Isso, porque a 

mulher se manifesta como alteridade primeira. Lamentavelmente, não posso deter-me nesta 

descrição, por razões de tempo.  

 Mas daremos agora, um passo adiante. 

 

 8.2.4 A erótica da dominação  
 

 A erótica deveria ser a relação homem-mulher na qual a mulher, fosse considerada 

como outra; Não somente como igual ao homem, mas também como mãe do filho (onde se dá 

a pedagógica) e como irmã do irmão (onde se dá a política). Estas são as três posições em que 

a mulher deve ser libertada: como mulher, como mãe e educadora e como irmã. Quase tudo 

na mulher foi erotizado e com isso, destruíram sua capacidade pedagógica e política. Só 

aparece como objeto sexual.  

 A mulher deve ser bela e sua beleza se comercializa; se erotiza a realização 

econômica: para vender um automóvel, por exemplo,  se apresenta a imagem de uma mulher 

quase nua junto a ele. Isso nos mostra, mais uma vez, o homem dominador como centro e à 

mulher alienada como objeto.  

 Há quantidade de fatos muito concretos que nos fazem ver a alienação da mulher, a 

que se submeteu dentro da casa e aceita como imposta a função da educação dos filhos; 

portanto o homem não assume sua responsabilidade de pai, para dedicar-se apenas a seu 

trabalho. Mas, da porta da casa, pra fora, está o mundo e esse mundo penetra em casa através 



 

114 
 

dos meios de comunicação (televisão, rádio, revistas, etc...). O mundo feito por e para o 

homem chega à mulher de muitas maneiras; até o momento em que ela se sente impotente, 

frustrada, ante os filhos e o mundo. O homem esqueceu que ele também deveria ser algo 

como o dono de casa; que também é pai de seus filhos e que a família deve ser levada a 

diante pelos dois. Se os dois trabalham, os dois têm direito a realizar-se; se da o caso de dois 

estudantes de medicina que se casam e ao terminarem seu estudo, os dois estão no mesmo 

patamar, mas há dez anos ela está obesa, com cinco filhos e sem haver se realizado 

profissionalmente; ao passo que ele é um reconhecido médico. Ele triunfou na vida e ela 

fracassou.  

 Estas são as injustiças da sociedade machista em que vivemos. Trata-se, como vêem, 

de um problema ético.  

 A mulher latino - americana está dominada, desde a mulher índia até a de nossos dias, 

ainda existem algumas exceções, diria que a regra se confirma.  

 Realizamos uma descrição do que é a casa. A casa é uma totalidade intima, daí que 

falaria de uma ontologia da casa. Segundo Lévinas, a casa é o lugar do acolhimento; as 

paredes são a prolongação da corporalidade. Mas tem que ser uma casa aberta à alteridade. A 

abertura da casa é o trabalho. Aqui surge toda uma problemática acerca do significado da 

propriedade da casa como apropriação do próprio ser e a impossibilidade da apropriação da 

casa do Outro, que é a acumulação indébita de propriedades. Quando isso ocorre, de eu ter 

muitas casas e o Outro estar excluído. Neste ponto –disse Lévinas- se desenvolve o problema 

da substancia. A substancia não é uma coisa em-si, mas uma coisa apropriada: um móvel ou 

imóvel.  

 

 8.3 A pedagógica latino-americana  
 

 A relação homem-mulher é a erótica; a relação pai-filho é a pedagógica. O pai e a 

mãe, em sua liberdade, decidem ter um filho; decidem tê-lo (ainda que as vezes vem... e 

depois o suportam...). A decisão livre de ter um filho é um ato supremo. Querer tê-lo é o ato 

de liberdade incondicional que Põe o ser no filho. É neste ato que a alteridade se lança como 

pró-criação. O filho, quando chega à vida, olha para trás e descobre a alteridade dos pais, o 

nada de seu mundo, a origem dele. É por isso que o Outro é nossa origem. Mas este filho pode 

nascer como dominado dentro da casa. Em que consiste a pedagógica da dominação? 

 



 

115 
 

 8.3.1 A pedagógica da dominação  
 

 

 A partir de Platão, o Eros é o amor ao mesmo e por isso se quer ter o filho, porque é o 

mesmo (NT: o mesmo que o pai é, continuação, perpetuação dele). Platão, quando considera o 

problema das idéias eternas, assinala que o Eros não é somente amor aos corpos de homens e 

mulheres. Mas que o Eros  é o amor ao supremo e divino; é o amor às idéias (amor ao 

mesmo). O discípulo esqueceu das idéias, mas o esquecido não deixa de ser. A tarefa do 

mestre –diz Sócrates- é fazer recordar o esquecido (reminiscência), para que o mesmo 

esquecido chegue a ser o mesmo presente. Em uma frase: que o mesmo permaneça o mesmo. 

De tal maneira que o aluno repetirá, lhe será permitido que lembre (memória) o mesmo e esse 

mesmo é o que ele já contemplou como alma entre os deuses antes de nascer.  

 Na realidade, não é assim. O que acontece é que Sócrates, sutilmente, com suas 

perguntas, pretende que se chegue a compreensão das idéias gregas fazendo que seus 

discípulos creiam que são divinas. Isso é característico na pedagogia dominadora; apresentar 

sua idéia (uma entre tantas) como única e divina. Esta é justamente, a dominação.  

 Na ontologia da totalidade (grega e moderna) o filho é compreendido como o mesmo 

pelo mestre, o filósofo, o político ou o pai, aqueles que produzem no educando a recordação 

do esquecido. A dominação pedagógica é relembrança, memória. Daí que Hegel termina sua 

obra a Fenomenologia do Espírito, dizendo que ao fim, o saber absoluto é Erinnerung; um ir 

à dentro, uma lembrança.  

 O fato de interpretar o saber como lembrança, como repetição do mesmo, nega a 

abertura ao novo ou ao futuro histórico. Se o pensar é recordar o mesmo já sabido, como pode 

dar-se algo diferente?  

 

 8.3.2 A dominação pedagógica latino-americana  
 

 

 Vejamos o caso concreto da América Latina. O índio tinha uma cultura, uma 

pedagogia e tradições próprias. Quando chega o espanhol às considera nada e se sente 

responsável por civilizar ao índio dando-lhe o próprio, hispanizando-o. Lhe ensina espanhol, 



 

116 
 

o integra à cidade com ruas e quadras, quer converte-lo ao cristianismo e, deste modo, destrói 

tudo o que o índio é. Lhe ensina o mesmo que o espanhol é e não o respeita em sua alteridade. 

Apesar de que muitos missionários os respeitam, o embate da conquista foi que o dominador 

impôs o mesmo.  

 Em que consistiria uma libertação pedagógica? Em primeiro lugar, na tomada de 

consciência do mestre de ser parte de uma cultura dominadora.  

 Este problema em âmbito internacional deve ter em conta que há um centro cultural 

(Estados Unidos, Europa e outros) e uma periferia.86 Na periferia, há um grupo (alguns de 

nós) que constituíram uma oligarquia cultural. Somos –diria Paulo Freire- oprimidos sub-

opressores, ou seja, repetindo ao centro, ensinamos ao povo o mesmo, a isso chamamos 

ensino obrigatório e gratuito. Como se fosse pouco ensinar-lhe o que não lhe interessa, como 

poderíamos cobrar-lhes?  

 Esta oligarquia cultural alienada pelo centro desconhece a si mesma, sua origem. 

Muda o nome que os índios davam aos campos e rios. Para nós, o Rio Negro é um rio que nos 

dá água, mas para os índios os rios são deuses. Os rios vistos pelos índios tinham mais 

dignidade que os nossos, estavam cheios de significação humana e simbólica. Somos 

estrangeiros em nossa própria terra; estamos desterrados; assim como estamos nesta terra, 

poderíamos estar em qualquer outra. Desconhecemos o que é a América Latina  e, mais ou 

menos alienados, alienamos aos demais.  

 

 8.3.3 Interpretação metafísica da libertação pedagógica 
 

 Quando digo que libertar ao filho é realizá-lo desde sua exterioridade, devo fazer-me 

uma pergunta: Onde estou situado? Se estou situado na elite sub-opressora, tenho uma 

ideologia, mas não tenho uma cultura autentica, porque minha posição dentro da totalidade 

me impede de ver o que é o povo oprimido. Portanto, tenho que inverter minha atitude: quem 

deve ensinar-me? Quem sou? O que sou na história nova? 

 Muitas vezes os professores crêem que um menino de vinte anos é nada. Mas não é 

assim, é uma pessoa com vinte anos de história, com uma grande quantidade de atitudes ante 

a arte, história ou a política. Atitudes que eu não tenho, porque sou mais velho que ele. Se não 

respeito suas atitudes, porque considero as minhas como as únicas validas e critico sua forma 

                                                 
86 Vejam na PP. 98 a 102 a problemática centro-periferia. NT: estas páginas são da obra original, em castelhano, aqui nesta tradução está na página 85.   



 

117 
 

de vestir, seu cabelo cumprido, sua forma de dançar, etc..., o estou julgando desde meu 

mundo e ao julgar-lhe estou demonstrando que sou dominador. Se não compreendo o porquê 

de suas atitudes, devo oferecer-lhe o lugar para que me explique e converta-me em seu 

discípulo. Alcança-se assim, a dignidade de mestre, quando primeiro se é discípulo daquele 

que vai ensinar algo. Não podemos dar o que o educando já tem: a alteridade, poderemos 

ensinar-lhe a descobrir o que ele é, de modo critico.    

 Nossos cursos devem ter como disciplina o que o discípulo é e de modo critico que 

lhe permita ser outro, diferente que o sistema. Só assim se libertará. O mestre libertador 

primeiro aprende o que o discípulo é e logo lhe diz criticamente como deve ser; tratar de que 

ele não pense assim como o centro, para que seja outro, diferente, para criar um novo mundo, 

onde a cultura seja plena e não necessariamente imitativa. Esta é uma pedagogia da libertação 

como sustenta Paulo Freire e alguns outros pedagogos Latino-americanos. 

 

 8.3.4 A pedagogia da libertação  
 

 Esta pedagogia libertadora se volta contra nós mesmos, ao fazermos pensar que 

éramos os aristocratas alienados dentro de nossa cultura ilustrada. Nos mostra que éramos 

espelhos do centro e alienadores do povo. Nosso povo é a única garantia de autenticidade, 

tanto que nós já não sabemos no que somos autênticos e no que somos inautênticos. Quando 

queremos responder desde nós mesmos, expressamos coisas aprendidas e –como já disse 

antes- quando nos referimos a uma obra de arte, mencionamos a Leonardo ou Beethoven. Não 

pensamos em uma obra de Orozco ou em uma incaica, porque talvez nem sequer as 

conheçamos; mas conhecemos muito bem a música européia executada no piano.  

 É triste, mas é real. Não sabemos quem somos, já esse povo simples que sabe quem é, 

não o deixamos falar; desconfiamos de sua palavra, nos burlamos de sua arte, invejamos suas 

riquezas e os consideramos vagais, porque nos sentimos orgulhosos dos nossos e os 

consideramos únicos importantes. Como alunos de Universidade, devemos inscrever-nos no 

curso que mais ignoramos e que podíamos chamar: Cultura da periferia e do oprimido. 

Conhecendo e compreendendo essa cultura, talvez possamos ser educadores de algo.  

 A filosofia não é erótica, nem política, mas é pedagógica. O mestre, uma vez que 

escutou a palavra do outro, ainda que sem compreendê-la completamente, deve aceitá-la por 

analogia e semelhança, comprometendo-se. Ou seja, aceita esta palavra sem compreendê-la 



 

118 
 

completamente, mas caminha sobre ela, de maneira que à medida que avança no caminho do 

compromisso, vai compreendendo o que lhe fora revelado. Só quando interpreta tudo o que o 

outro lhe revelou, só então, pode pensar sobre isso e aí se completa o papel da filosofia da 

libertação. Quando pode pensar e expressar desde a exterioridade, esse pensar 

univocadamente, só então, volta-se para o centro e lhe joga na cara toda sua culpabilidade. 

Essa é a filosofia como apocalíptica. O que falava adiante, para os gregos era um profeta 

(pro-femí), que não é o que fala do futuro, mas o que falando do presente, descobre seu 

sentido. É como o filosofo comprometido com o oprimido, que chegando a entender a palavra 

que lhe foi dita, caminha sobre ela assumindo o compromisso da práxis; então a pode pensar e 

depois de pensada a proclama e ao lançá-la, se converte em filósofo; em educador do povo. 

Só então é professor libertador.  

 Atentem-se que com isso dei uma definição de filosofia. Se fosse só ontologia, no 

sentido do que pensa a totalidade do ser, o filósofo seria cúmplice, como o é o velho 

Vizcacha87 quando só aconselha como se sobrevive, se subsiste no todo opressor. A questão é 

mostrar a necessidade de abrir-se caminho até um mundo novo.88  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
87  Personagem de Martín Ferro de José Hernandez, professor popular do gaúcho Fierro. 

88 NT: A seguir, ocorreu um debate que anexei ao final do trabalho, como debate1.  



 

119 
 

 9. A POLÍTICA E A ARQUEOLÓGICA DA LIBERTAÇÃO89 
 

 9.1 A política de libertação latino-americana  
 

 9.1.2 A relação irmão-irmão 
 

 Dissemos que na relação homem-mulher, na liberdade, o casal gera ao filho e esta 

seria a relação pedagógica. Por sua vez, o filho se relaciona na família como tal, ou 

simplesmente como um irmão. E esta última relação, de irmão-irmão, é a política. Esta 

relação política é como a fraternidade; Se diz que os irmãos constituem uma comunidade 

fraterna, mas esta palavra às vezes é mal empregada.  

 Recordem da Revolução Francesa, na qual promulgaram a liberdade, igualdade e a 

fraternidade. Estes três termos podem ser totalmente totalizáveis, significando a igualdade das 

partes dentro de um todo. A liberdade pode ser somente para aqueles que já possuem as 

possibilidades, de modo que podem haver outros que, carecendo destas, cheguem tarde à festa 

da Liberdade. A fraternidade pode dar-se entre os irmãos que constituem um nós, mas podem 

excluir ao vós. A fraternidade não é exatamente o que quero indicar; a libertação política a 

transcende.  

 Como podemos chamar a relação de alguém que está no sistema, na totalidade com o 

Outro? Agradaria-me voltar a um termo muito antigo, o termo benevolência. A benevolência 

indica o querer o bem do Outro como tal. Isso não é amizade, já que esta –tal como diziam os 

clássicos- é a mutua benevolência; é amor mutuo que desemboca em um nós. Para que seja 

possível a mutua benevolência há que se começar pelo amor na gratuidade. Somente o que 

pode desejar a liberdade, a libertação do Outro, que é o pobre, desde dele mesmo e não da 

totalidade, é quem pode instaurar uma política de justiça.  

 Quero expor agora, como é continuamente negada a política de justiça e de que 

maneira o todo vai se totalizando, alienando ao irmão e fazendo-o parte de um sistema 

injusto.  

 

                                                 
89 Conferência ditada no dia 24 de novembro de 1972. 



 

120 
 

 9.1.3 A simbólica latino-americana  
 

 Utilizando o método das conferencias anteriores, poderíamos perguntar o seguinte: O 

que nos diz a simbólica latino-americana? É o mesmo que dizer: o que expressou o artista por 

meio do símbolo ou do mito sobre as relações políticas na América Latina desde suas 

origens? Por exemplo, O senhor presidente (novela de Miguel Angel Astúrias) é uma obra na 

qual se pode observar todas as relações de um povo com o poder na América Latina. Mas 

antes, poderíamos recuar até a pré-história latino - americana, considerando muitas coisas 

importantes a serem retomadas.  

 O inca Garcilaso nos diz que o primeiro inca era o deus Sol, ou melhor, o filho do sol; 

dirigia o império organizando-o de maneira muito diferente da que depois se utilizou na 

conquista. Ele nos conta que no Império, o homem que se casava recebia para sua mulher 

certa quantidade de terras. As terras a serem cultivadas aumentavam na medida em que a 

família crescia. Perdia a terra do filho, quando este se casava, mas a filha não, pois podia ser 

deixada por seu esposo. Os vizinhos cultivavam em primeiro lugar as terras das viúvas e dos 

enfermos, em segundo lugar as próprias terras e por ultimo, as terras do Inca.  

 Atentaram-se do papel que a autoridade desempenhava ali? Sem sombra de dúvidas, 

essa distribuição dos bens foi muito mais justa que nas posteriores épocas; trata-se do 

socialismo incaico.  

 

 9.1.4 Origem da dependência latino-americana  
 

 Vejamos agora, qual era a relação de irmão-irmão na época colonial. Nesta época a 

autoridade máxima, cúspide do sistema, era o rei, e abaixo dele, estava a burocracia hispânica 

(vice reis, ouvidores, conselhos municipais, bispos, etc) e depois destes, estava a oligarquia 

colonial crioula; depois o povo favorecido, formado por espanhóis e crioulos; e por último os 

índios, os negros e os zambos, etc. Nesta organização se davam relações totalizadas, onde o 

povo era considerado inferior e era dominado.  

 As chamadas guerras da independência permitem a passagem da colônia à neo-

colônia. O rei da Espanha deixa de ter vigência, mas propõe-se às províncias que se libertam 

da Espanha num novo pacto firmado pela Inglaterra. O pacto Econômico-político com a 

Espanha consistia em que nós lhes venderíamos o ouro e a prata em troca de produtos que 



 

121 
 

aqui poderiam ser produzidos, como o azeite, o vinho e muitos outros. O monopólio espanhol 

impedia que se desenvolvessem as indústrias nas colônias, para poder levar à metrópole o 

ouro e a prata, pagamento das indústrias semi-artesanais da Península.  

 Inglaterra propõe um novo pacto. Adam Smith o explica muito bem em sua obra 

Investigação sobre a natureza e causa da riqueza das nações (1776). Este pensador diz que a 

origem das riquezas das nações está no trabalho. Efetivamente, está no trabalho dos povos. 

Eu, ao contrário, quero referir-me a um capítulo perdido quase no final da obra citada, em que 

trata das colônias e onde Smith expressa que em nossos intercâmbios comerciais com as 

colônias, temos que saber articular de tal maneira que possamos ser beneficiados. E os 

benefícios consistiam para ele, já naquela época, em vender os produtos têxteis mais caros 

que as matérias primas com que se produziam. Adam Smith descobre em pleno séc. XVIII o 

que o pato colonial significava. Uma oligarquia colonial vende à Inglaterra a matéria prima, 

que industrializa estes produtos, vendendo-os a mesma oligarquia que lhe vendeu a matéria 

prima para fazê-los. São produtos, que por serem de luxo, só serão consumidos por esta 

mesma oligarquia. Este é o novo pacto, que começa concretamente, para nós, antes de 1810 e, 

de certa forma, está vigente até hoje.  

 O que significa A representação dos fazendeiros?90 Significa que os fazendeiros 

querem vender seus couros à Inglaterra; significa abrir as portas de Buenos Aires para que os 

ingleses possam vender suaves gêneros às damas da oligarquia portenha, que aspiram vestir as 

roupas da moda européia; significa promover a indústria do luxo. Um grande economista 

árabe (é bom que comecemos a escutar outros homens, que não os europeus), Samir Amin, 

escreveu um livro chamado A acumulação em escala mundial. É um grande trabalho que 

mostra, desde o ponto de vista da ciência econômica, como esta drenagem de mais valia que 

vem das colônias é a origem do capital do centro.  

 Se produz, no século XIX a passagem do colonialismo hispânico ao inglês, 

colonialismo que depois passara às mãos do Estados Unidos e de outros. Quando um ministro 

cubano descobriu que a Rússia emprestava capital a Cuba com interesses, dando-se conta de 

que esta era semelhante às demais potencias, esta descoberta lhe valeu, praticamente sua 

morte. Temos que saber que o centro não está constituído só pela Europa, mas também pelos 

Estados Unidos.  

 O sistema ao qual nos referimos, instaurado pela Inglaterra, é um problema de irmão-

a-irmão; é um problema político. Aqui descobrimos o que significa a economia política. 

                                                 
90  Obra escrita em La Plata  



 

122 
 

Economia vem de oikonomiké; em grego oikía significa casa. É por isso que Aristóteles 

escreveu um tratado domestico intitulado A oikonomiké (a domestica). No fundo, oikonomiké 

significa a totalidade da casa; mas na realidade significa a relação homem-natureza. A 

economia é a relação do homem com a natureza, relação que chamaria cultural. Por quê? 

Porque cultura em seu sentido pleno significa a transformação da realidade feita pelo homem, 

com o fim de utilizar a natureza para seu beneficio. Por exemplo, o dique construído num rio 

não é a natureza, mas produto cultural.  

 Esta relação homem-natureza, permite-nos delimitar a relação homem-homem, a 

relação irmão-irmão. Vejamos por que. Suponhamos que um irmão, posto frente a outro, para 

demonstrar-lhe seu afeto por este, dá-lhe uma flor. A flor, é aqui, natureza à seu serviço. E se 

o homem a quem aprecia tem fome lhe dará um alimento; e se está cansado, lhe oferecerá 

uma cama para descansar. Ou seja, o homem, desde sempre, pois a natureza a serviço do 

outro. Outro este que por sua vez, procedeu da mesma forma; entre os homens sempre houve 

intercambio. A natureza é mediação para a comunicação entre os homens. Isso é a economia 

e, quando se da de igual para igual, - de irmão-a-irmão- é economia política. As distintas 

formas de relação que mantém o homem com a natureza, são as que determinam diferentes 

estruturas políticas.  

 Desde os fins do século XIX até  presente, subsiste o pacto econômico-político 

instaurado pela Inglaterra. Este pacto consiste na venda da matéria prima (natureza) da 

periferia para o centro por um preço menor que o real. O centro a devolve transformada, a um 

preço bem mais alto que ela vale. Veremos logo, a significação deste intercambio, porque dele 

surge o fenômeno do desenvolvimento, que se traduzirá como desenvolvimentismo ou 

doutrina da dependência. Isso é muito importante para a compreensão da questão filosófica 

latino - americana, já que as relações mencionadas não são puramente econômicas ou 

cientificas, mas são humanas. Assim, como ocorrem estas relações entre nós? 

 Os crioulos (San Martín, Iturbide, nossos heróis pátrios) são os que estabelecem novos 

contatos. Não é difícil compreender porque Bolívar, Miranda ou as logias olhavam para 

Londres. A oligarquia tem que estar em contato com o centro. A questão é ver se respondem a 

uma tradição popular. A ruptura, será tentada desde 1860 na Argentina, desde 1850 na 

Colômbia, desde 1857 no México.  

 Quando os liberais sobem ao poder, rompem com o passado e pensam, de uma 

maneira muito mais clara, que há que abrir esses povos ao centro porque nele se encontra a 

civilização, o ser. Há uma ruptura com as tradições populares e a oligarquia liberal, contra os 



 

123 
 

conservadores, que vai até o centro; é a dicotomia civilização e barbárie. Desde aquela época 

(1850-1860) até 1930 aproximadamente, há toda uma continuidade dada pela presença de 

uma oligarquia que propõe uma nova relação homem-natureza. A oligarquia dependente não 

alcançará suficiente poder e capital para continuar governando. Isso se deu porque a burguesia 

industrial européia surgiu muito antes, por volta de 1650 na Inglaterra e tem todas as 

possibilidades para exercer o poder devido a tranqüilidade metropolitana que teve durante 

quase três séculos, tranqüilidade que lhe permitiu capitalizar-se (com a mais valia obtida das 

colônias) a ponto de conquistar um poder mundial. Em contrapartida, a oligarquia neocolonial 

dependente não conseguiu aumentar seu capital; por isso, perde poder e entra em crise na 

América Latina  toda, desde 1930, na crise econômica.  

 Deixando o terreno da descrição, veremos qual foi a interpretação filosófica que o 

burguês fez de si mesmo. Tal interpretação o levou a estabelecer uma relação homem-homem 

que considerou natural, sem ver nela o domínio e assassinato que cumpria sobre o mesmo 

homem. É um sistema que se propõe como amoral, como não tendo nada a ver com a 

moralidade. Mas para chegar a ele o que ocorreu? 

  

 9.1.5 Naturalidade e amoralidade do sistema 
 

 Pensemos, por exemplo, em Hobbes. Inglaterra, na época em que viveu, o pensador 

necessitava de uma doutrina que o permitisse –a partir de seus piratas- acumular aquilo que 

logo se transformaria em indústria e, deste modo, reinar sobre os mares. Neste sentido, a 

Espanha teve outra visão das coisas e não funda sua visão na pirataria, mas sim, no roubo. O 

pior é que não houve um Francis Drake, um pirata, mas um honrado senhor com o título de 

Sir Francis Drake. A Coroa o premiou por ter trazido tanto dinheiro aos bancos da Inglaterra, 

sem importar-se de onde tinha vindo. O que estava na origem do sistema será o constitutivo 

dele. Disse Wright Mill, um norte americano, em seu livro As elites do poder, que o sistema é 

amoral a tal ponto, que tudo o que entra nele, deixa entre parêntesis a moral e quando comete 

uma injustiça o considera um erro de índole técnica, quando o descobre. Por exemplo, quase 

todos os comércios têm dois livros de contabilidade (ter um só significa pagar todos os 

impostos exigidos) e quando se descobre o segundo, quem fica sabendo, não exclama: “que 

imoral!”; mas diz “que burro! Como deixou descobrirem?” É tão comum o fato de ter dois 

livros, que ninguém reflete sobre a moralidade ou imoralidade que isso implica.  



 

124 
 

 Isso nos mostra que o sistema é intrinsecamente imoral. Se a dualidade dos livros é 

imoral, muito pior é que um sistema inteiro se funde na exploração de um povo pobre. Um 

trabalhador, por exemplo, na Bolívia, ganha um dólar por dia, ao passo que nos Estados 

Unidos um trabalhador negro ganha cinco dólares por hora de trabalho. Frente a fatos como 

estes, alguém tem que se perguntar se é possível que um homem ganhe cinqüenta vezes mais 

que outro. Não parece que aqui há uma desproporção muito grande e que deve haver algo 

injusto? 

 Mais grave ainda é que existe toda uma filosofia ideológica criada especialmente para 

cobrir este engano e mostrá-lo como natural. É natural que um homem do centro ganhe mais 

que um da periferia porque, é mais culto, mais técnico.  

 Voltemos a Hobbes. Ele dizia: “o homem é livre por natureza”; ou seja, por natureza, 

tem o direito de fazer o que quiser. E como o homem não vive só, quando se relaciona com 

outro homem, é preciso que se estabeleça um pacto entre ambos ou, simplesmente, que o mais 

forte vença ao fraco. Se isso ocorre, é natural, é pela natureza, uma vez que isso também 

ocorre entre os animais. Neste caso, o homem é a totalidade e o outro não é respeitado 

enquanto tal, mas como aquele com quem se  tem que compactuar, ou vencer. Jamais é visto 

como outro, respeitável e exterior. Assim, o pacto será nosso, e a mesma totalidade que fica 

como horizonte possível do pensar.  

 Se há um outro –suponhamos neste caso a oligarquia neo-colonial- que se apresenta 

como suficientemente fraco, não se pactua com ele, mas o inclui como momento dominado do 

Leviatã, o Estado imperial conquistador. Se for suficientemente forte, se efetuará um pacto e 

assim seguirá funcionando o nós (no fundo, a fraternidade). 

 Há um sistema que se funda na idéia de que por ser a liberdade, a origem, é lícito que 

o mais forte domine ao mais fraco; é um feito natural, normal e nada imoral. Maquiavel 

propõe esta tática política e Nietzsche a reafirma. Como já dissemos, Nietzsche afirma que o 

sistema vigente é o triunfo de homens miseráveis e fracos; ele considera que o momento 

presente da humanidade está governado por uma maioria que obriga à vida a reter seu 

impulso. Essa maioria é representada por uma casta sacerdotal, herança judeu-cristã. Os 

judeu-cristãos, homens miseráveis, seriam os que converteram os vícios em virtudes. Eles, 

graças ao número, conseguiram impor um sistema ético que obriga aos heróis a respirar as leis 

dos fracos. Nietzsche chama a isso de ordem estabelecida pelo poder sacerdotal que obriga ao 

cumprimento. Os grandes homens, os heróis, são aqueles capazes de negar ao sistema vigente 

e a verdade imperante; capazes de aniquilar o presente e irem mais além dele: Mais além 



 

125 
 

(Jenseits) do que está dado (Uebermensch), destruindo o sistema presente e superando-se 

como eterno retorno do mesmo. Para ele, quem consegue ir além são os criadores, artistas; 

por arte, entende criação e este conceito vincula-se à idéia de descobrir e impor o novo. 

Nietzsche põe como exemplo, não só a Wagner, mas também Napoleão, já que a criação de 

um novo sistema político, ou novo momento cultural, também são arte. Esta arte criativa, em 

sua plenitude, é capaz de destruir o presente para impor o novo a partir da potencia da vida. O 

que melhor exemplifica isso, para ele, é o conquistador. O homem que, a partir de seu próprio 

poder, se opõe à chusma91(se vocês me permitem); o que se opõe ao povo e desvaloriza o 

plebeu, sendo capaz de impor seu ideal aristocrático e guerreiro. Esse ideal é uma vontade de 

poder, no sentido de opor-se aos demais, desde a plenitude da vida.  

 No fundo, Nietzsche propõe o mesmo que Hobbes: o homem supremo é o que exerce a 

vida expansivo-conquistadora, é aquele capaz de abater a ouro homem. Hobbes, por sua vez, 

disse: “o homem é o lobo do homem”; quando um lobo come a outro, só indica a maior força 

do devorador e, portanto, tem todo o direito natural para seguir fazendo-o.  

 

 9.1.6 Exterioridade do projeto de libertação 
 

 A vontade de poder de Nietzsche é a culminação do homem lobo do homem de 

Hobbes e de uma política na que o mais forte se impõe sobre o mais fraco. A superação da 

totalidade é impossível, porque uma vez que alguém a domina impede a superação posterior. 

Afirmado que o sistema é o natural e que sair dele é ir contra a lei natural, parece difícil que 

surja um destruidor dessa ordem. Destruidor no sentido de Nietzsche; nos referimos ao caso 

de um povo oprimido que pode pensar na execução de um novo projeto. O projeto do sistema 

presente se impõe como o natural, como o divino; e se o oprimido tenta sair ou criar uma 

nova ordem é visto como o que avança até o nada; fora de toda a possibilidade humana, 

civilizada.  

 

 

 

 

 

                                                 
91 Palavra depreciativa com a que se indica o vulgar, a massa, o povo.  



 

126 
 

Esquema 6, p.107. O projeto de Libertação 

 

 

 Ao que está fora chamo um projeto de libertação (c); projeto de libertação que é futuro 

em respeito à ordem presente (I); a ordem II é futuro em respeito à ordem presente (I). O 

oprimido (B), a quem o declararam naturalmente oprimível, em virtude da lei do mais forte, 

terá um lugar na justiça na ordem II; terá nova casa, nova oikía, nova relação do homem com 

a natureza, nova economia política. Terá que superar a ordem imperante que permite que o 

povo seja cada vez mais humano, real.  

 A questão pode resumir-se assim: há um projeto imperante (b), que passa por ser o 

projeto humano natural. Há, no entanto, um projeto futuro de libertação, que aparece como 

destrutivo do presente e como pura negatividade, como o inimigo –o mesmo Marcuse disse 

que o sistema se corrige para indicar com uma letra I maiúscula ao inimigo supremo, ao que 

pode destruir o presente-. A destruição do presente não tem por que ser necessariamente 

negativa, mas significa a passagem a uma nova ordem, onde o oprimido será livre e, ainda 

que o opressor de nosso tempo se converta em homem, deixando de ser torturador, opressor.  

 

 9.1.7 A metafísica política 
 

 Uma política de libertação deve ter em conta todas as estruturas políticas e econômicas 

e pensá-las desde um novo âmbito. Perguntemo-nos: Esse projeto de libertação pode ser 

descoberto por uma oligarquia intelectual? Ou os privilegiados de algum partido que 

proponha formas de saída? Ou ainda é o povo mesmo, que com sua voz interpelante, indica 

quais são seus direitos? 



 

127 
 

 Não é possível que privilegiados do espírito, muitas vezes intelectuais de bar, sejam 

os que se tornem educadores do povo, e os que dão as diretivas para que se realize o processo 

de libertação. É, justamente, o contrário; aqueles que são capazes de serem discípulos do 

povo, os que estão dispostos a viver toda a tradição que não conheceram antes, porque não a 

estudaram em aula alguma; aqueles capazes de escutar ao povo, são os que descobrirão no 

povo o projeto real de libertação. E só depois de haver escutado, estará em condições de 

formulá-lo parcialmente com consciência critica e voltar-se a este povo com certa eficácia 

cientifica, que lhes permita colaborar no caminho de libertação.  

 A vocação política não é, no entanto, a formulação teórica a priori de um projeto, mas 

o compromisso concreto com um povo e o descobrimento (nesse mesmo compromisso) da 

problemática que depois deve ser implementada graças à ciência que possui o técnico ou o 

que de alguma maneira pertenceu a um mundo cultural ilustrado. Quando se reúnem pessoas 

de diferentes partidos políticos, podem descobrir-se rapidamente as distintas atitudes. Por 

exemplo, a atitude do homem de pensamento teórico que quer ensinar ao povo para que tome 

consciência; é o que entende o partido político como escola do povo. Há outra atitude, a que 

se baseia na condição de que um partido político deve ser discípulo do povo e logo canal do 

movimento do mesmo povo.  

 Seria importante ver, concretamente, de que maneira a filosofia deve interpretar quais 

são os modelos que vão abrindo caminho na América Latina  atualmente. Como disse antes, 

dado que a burguesia dependente vai perdendo poder, não restam mais que dois caminhos. 

Um deles é o que permite que o sistema continue na dependência pela força. Theotonio dos 

Santos, autor brasileiro, indica que neste caso teríamos um capitalismo dependente, submetido 

ao militarismo, fascista. Também poderia ocorrer outro sistema que se apóie no povo e passe 

a uma solidariedade para construir –por que não usar a palavra, já que é tão atual- a 

socialização; ou seja, um povo que constitui uma força mobilizada que seja o resultado do 

esforço de todos; que esse esforço beneficie a todos igualmente;  porque hoje são muito 

poucos os que possuem os benefícios do sistema. Há aqui uma questão importante: como é 

possível que certa oligarquia tenha possibilidades de ser, ainda que uma enorme quantidade 

do povo não possa obter as mediações para realizar o projeto que o próprio sistema lhe 

propõe? Vê-se aqui a exigência de uma mudança radical de estruturas.  

 



 

128 
 

 9.2 A ARQUEOLÓGICA LATINO - AMERICANA 92 
 

 O que tem a ver, dirão vocês, a arqueológica latino - americana com o que estamos 

tratando? Resumidamente, tem muito a ver com a opressão da mulher e sua libertação; com a 

opressão do filho e sua libertação; com a opressão do irmão e sua libertação. Tem a ver 

porque, ainda que nunca suspeitássemos tudo está relacionado e só depois que descobrimos as 

relações que estaremos em condições de começar a pensar qualquer coisa. Quando não se 

pensa o todo e não se têm em conta as relações fundamentais do real, não se pode elaborar, 

então, um discurso realmente racional, real.  

  

 9.2.1 A questão da morte de Deus 
 

 Neste momento (1972), na Europa e Estados Unidos, se fala muito sobre a questão da 

morte de Deus. Este parece um problema contraditório, porque se afirmo a Deus, como este 

pode morrer? Parece absurdo, mas indica algo muito real. 

 Hegel, em sua Fenomenologia e especialmente em sua Filosofia da Religião, mostra o 

que chama de sexta-feira santa da razão, que, segundo sua interpretação do cristianismo e da 

morte de Cristo, esta negação significaria a divinização da história. Hegel fala da morte de 

Deus, mas quem a propôs realmente foi Nietzsche em seu livro Assim falou Zarathustra, 

quando afirma: “Deus está morto.” Pensemos esta questão por partes, porque tem relação com 

tudo dito antes.  

  

 9.2.2 Divinização do “ego cogito” 
 

 O discurso começa assim: O europeu partiu de seu continente nas caravelas até os 

países periféricos, afirmando o eu conquisto. Eu conquisto significa: enfrento aos outros para 

vencer-lhes (aos árabes, por exemplo, que não hesitou vencer-los na cruzada); eu parto em 

minhas caravelas, enfrento os índios e os venço; depois venço aos africanos e os faço 

escravos; depois chego à Índia e faço comércio. Esse eu conquisto é uma experiência 

                                                 
92 Em grego arqué significa origem. Se trata então da questão da origem radical absoluta, que em filosofia se denomina, como o diremos mais adiante, 

teodicéia segundo Leibniz.   



 

129 
 

originaria do homem europeu, capaz de vencer, de dominar. Pouco a pouco o eu cresce, esse 

eu se substantiva. 

 Colombo chegou a América em 1492; um século e meio depois um filósofo – 

Descartes – começa a formular seu pensamento. O pensar parte da experiência cotidiana; é 

por isso que quando Descartes busca o fundamento (o irrefutável de quando possa pensar-se, 

dizer-se, fazer-se e ser) o encontro no eu penso, fundamento este que no mundo todo será 

possível.  

 O discurso do método significa um discurso metódico que parte do eu e, a partir dele, 

funda tudo. O eu é a totalidade dentro da qual se dará tudo o que existe e todos os demais 

homens, o outro, como idéia que eu conheço. O eu dói convertido em fundamento. E bem, 

entre Descartes e Spinoza há um pequeno passo, pois este afirma que o eu é uma substância e 

que somente pode haver uma substancia; convertendo, assim, o eu em deus. Esse eu, que é o 

eu europeu, se divinizou.  

 Depois, aparece Hegel e faz desta subjetividade, o eu, no horizonte desde o qual tudo 

ganha sentido na filosofia abstrata (lógica), na filosofia da natureza e na filosofia do espírito. 

Cumpre-se assim, uma subjetividade absolutizada que, para Hegel, é deus. Esta é a história da 

divinização do eu europeu como ponto de apoio de todo juízo possível. Hegel pensa, então, 

que esta subjetividade absoluta é tudo. O que acontece depois? 

 

 9.2.3 Os pós-hegelianos e o ateísmo  
 

 A geração pós hegeliana se levanta contra o deus de Hegel. Afirmando que este deus 

não é mais que a razão que se pensa a si mesma. Fuerbach considera que devemos negar este 

deus e passar da teologia a antropologia. O deus de Hegel não é mais que a razão e o sensível 

vai além da razão; o sensível é o primeiro – segundo Fuerbach – : És tu. Este tu que está 

diante de mim e eu vejo. Fuerbach trata esta questão em sua obra Princípios fundamentais da 

filosofia do futuro (1842). O que nos propõe é o ateísmo; nesta mesma linha caminhará Marx, 

mas agregará outra razão. Dirá não somente que deus é o mesmo que a razão, mas dará a ela 

uma significação ideológica dentro do sistema. O sistema capitalista não é mais que a 

divinização de um fetiche, do fetiche dinheiro. Marx disse que a fetichização do dinheiro deve 

ser negada, nesta negação consiste o ateísmo de Marx, como o mostra em O Capital (1867). 

 



 

130 
 

 9.2.4 A divinização da totalidade 
 

 Então, o ateísmo é a negação do absoluto. Mas negação de qual deles? A divinização 

da Europa é o que se está negando; divinização que havia interiorizado oprimindo aos homens 

dominados.  

 A negação deste deus (com minúsculas) talvez seja a condição de possibilidade para a 

afirmação do Absoluto alterativo, Outro, diferente que todo o sistema. Vêem como a questão 

do ateísmo vai adquirindo outra cara?  

 Havia em Israel profetas que quando se lançavam contra os ídolos ou fetiches eram 

perseguidos, assassinados e chamados de ateus; aos cristãos do império romano que não 

adoravam ao imperador como deus, os levavam às praças e os xingavam: ateus! E eram, mas 

eram ateus do deus do sistema. Qual é este deus do sistema? 

 Recordemos a concepção kantiana do Absoluto. Kant afirmava que o homem pode ser 

virtuoso, mas que o homem virtuoso não é feliz. É sabido, dizia Kant, que para que o homem 

seja pleno, tem que ser virtuoso e feliz, mas nenhum ser racional do mundo sensível, em 

nenhum momento de sua existência, pode alcançar esta perfeição, essa plenitude. Desta 

necessidade de perfeição ante a impossibilidade de realizá-la nesta vida, nasce – segundo 

Kant – a fé na imortalidade da alma. Assim, para que na outra vida se possa retribuir a alguém 

a felicidade que lhe corresponde de acordo com seus méritos, é necessário que haja um juiz 

supremo e perfeito: Deus. É assim como Kant postula a existência de Deus, que seria causa do 

mundo, distinta do mundo e principio de conexão entre a felicidade e a virtude. A liberdade, a 

imortalidade da alma e Deus são três postulados de sua moral.  

 Se analisarmos bem, podemos advertir que, de acordo com esta concepção, Deus se 

transforma em uma espécie de caixa de banco que paga os interesses de um capital: a virtude. 

Segundo esta concepção, Deus é alguém feito a imagem e semelhança do homem burguês 

para pagar seus méritos; é o deus do sistema. Este deus, com minúsculas, de nenhuma 

maneira pode ser confundido com o Deus criador, por exemplo.  

 

 9.2.5 Ateísmo da totalidade 
 

A reformulação da questão seria: Que deus é o que morreu? E se morreu algum, qual é 

o novo que aparece? Não há duas posições: o ateísmo ou a afirmação de Deus. A questão é 



 

131 
 

diferente. Por isso, há que se perguntar sempre qual é o absoluto que se nega. Se nega ao 

absoluto alterativo, se afirma ao deus do sistema e se cai no panteísmo; se nega o sistema 

como panteísta, se afirma, ainda que inconscientemente, o absoluto alterativo. O absoluto ou 

divino é a origem e, portanto, não pode negar-se. Se o sistema é deus, ou é a matéria, então 

deus é o ser, o que significa negar um criador. Se nega ao absoluto criador, inadvertidamente 

se afirma a divindade do sistema. Não há três.  

 Há pouco tempo, no Chile, o pensador Hugo Assmann mostrou que o marxismo 

ortodoxo, ao negar o deus do sistema e propor o ateísmo como posição última, cometeu um 

grave erro político. Porque o povo oprimido pelo sistema, além de produzir bens com seu 

trabalho, produz símbolos e mitos. Se o partido estabeleceu um ateísmo militante, esses 

símbolos e mitos são deixados de lado e considerados superstições. O que ocorre então – diz 

Assmann – é que estes mitos e símbolos populares são recuperados pelo sistema e se 

convertem em meio de dominação.  

 Em nossa história latino - americana, por exemplo, vemos que Hidalgo (quando 

produz a revolução popular contra os espanhóis e a oligarquia crioula) expressa que a terra é 

para os que trabalham, mas abaixo do estandarte da Virgem de Guadalupe. Esta virgem foi 

símbolo religioso de um povo. A ortodoxia marxista negou ao povo a capacidade criativa 

neste nível. Assim, o sistema se utiliza deste símbolo para oprimir. Por isso, Hugo Assmann 

vê nisso um erro, já que um povo cria símbolos e mitos, há que se descobrir neles seu sentido 

de libertação. 

 Como dizia antes, ao negar a divinização do sistema e não tomar um ponto de apoio 

crítico o suficiente e exterior que impeça a divinização de todo o sistema possível, está 

exposto a que se divinize o sistema seguinte. É o caso de Marx, que possibilitou a divinização 

da burocracia stalinista,93 sistema este que carece de um principio critico absoluto exterior.  

 

 9.2.6 Abertura ao outro como justiça  
 

 

 Aqui vemos como o problema arqueológico, no sentido de uma filosofia radical, é 

fundamental tanto para a libertação política como para as outras (a do filho e a da mulher). 

Entende-se melhor deste ponto de vista, da forma que Nietzsche, como um artista genial, 

                                                 
93 Um certo discurso era inevitável em 1972 na Argentina. Situação tática exigida pela repressão.   



 

132 
 

disse: “Deus está morto e nossas mãos estão manchadas com seu sangue”. Este filósofo disse 

duas coisas bem diferentes (pode perceber-se em suas obras): primeiro, constatou a morte do 

sistema divinizado; segundo, vislumbrou que a divinização do sistema já significava a morte 

do absoluto alterativo. Quer dizer, havia uma dupla negação. Na primeira, o homem medieval 

afirma o absoluto alterativo; o homem do renascimento o negou e, ao fazê-lo, divinizou ao eu. 

Nietzsche que nega o deus deste homem, propõem uma segunda negação. Constata que as 

mãos do europeu estão manchadas com sangue de deus. Vocês vêem o paradoxo da questão? 

Nietzsche não pode explicá-lo apesar de afirmá-lo. Isso realmente é absurdo? O artista disse o 

que está acontecendo ainda que por símbolos, uma vez que o filósofo europeu não tem 

categorias para explicar e o que seus artistas expressam. Nietzsche tampouco tem categorias 

filosóficas para explicar o que manifesta como poeta.  

 Europa está vivendo a morte de sua divinização e encontra sangue em suas mãos. Este 

sangue é o fruto da opressão dos povos que o sistema europeu havia causado; homens 

dominados que, sendo outros, haviam sido reduzidos a coisas pelo europeu em suas colônias. 

A morte do Outro – o índio, o africano e o asiático – era também, e originalmente, a ausência 

do absoluto alterativo, porque este se manifesta através do pobre. Quando aceito a um pobre 

como outro e o respeito na justiça, deixo de ser um eu absoluto; limito-me e não me considero 

absoluto. Se, ao contrario, não respeito o pobre como outro e o incluo em minha totalidade, 

me considero o centro, me divinizo.  

 Este é o problema que perpassa o mito de Caín e Abel. Caín, quando mata a seu irmão, 

se constitui como divindade e ao crer-se absoluto, nega a possibilidade de outro absoluto. No 

momento em que se produz a morte do outro as mãos de quem exterminou se mancham de 

sangue, mas o sangue não é de Deus – no caso do europeu – mas dos povos oprimidos da 

terra. Há sangue de índios nas mãos do europeu, para quem – segundo Nietzsche – “Deus 

morreu”. 

 

 9.2.7 A metafísica da criação como arqueologia da revolução  
 

   Nietzsche, ao admitir como única a teoria da totalidade do eterno retorno, ignora 

infinitas outras possibilidades porque não as pode perceber. O homem europeu, ao matar o 

Outro, mata a epifania do absoluto alterativo. Ao final do século XIX o europeu chega a 

perder confiança em sua divindade e, perde sua estabilidade. Os povos oprimidos começam a 



 

133 
 

clamar justiça. A razão européia não encontra o modo de não encontra o modo de encobrir 

ideologicamente os feitos. Quando os oprimidos começam a movimentar-se na Europa se 

constata que já não há deus. O descobrir estar manchados com sangue é a propedêutica para o 

reconhecimento da culpa originaria do sistema: a opressão dos povos da terra. 

 Quando o “centro” reconhecer sua falta e permitir a libertação dos povos dominados, 

haverá um Outro e, quando se der o reconhecimento do Outro, só então do absoluto alterativo. 

O absoluto outro, por sua parte, será o ponto de apoio da critica que se exerça no novo sistema 

que se organize mundialmente.  

 Quis mostrar, programaticamente, a importância essencial de uma arqueologia 

filosófica. Digo de passagem, desde Tales que disse: “tudo está cheio de deuses”, até 

Nietzsche que exclamou “Deus está morto”, o problema do outro absolutamente absoluto 

segue sendo tema relevante a ser pensado pelos homens.  

 Desejo, todavia indicar um último aspecto e é o do sentido político, como nos propõe 

Proudhon, do problema do absolutamente outro. Com efeito, os sistemas políticos se 

absolutizam ou divinizam e desta maneira, se pretendem eternos. Os dominados não podem 

libertar-se do sistema que os oprime se primeiramente não negam a divindade do mesmo. Por 

isso é correto dizer que “a origem de toda critica é a critica da religião” do sistema –agrego 

eu-. Ser ateu do sistema é a condição de libertação. Mas para poder mobilizar o sistema é 

necessário ainda interpretar aos instrumentos, os usos, as instituições, as coisas, como 

possíveis e contingentes. É por isso que os revolucionários armados de Israel, os Macabeus, 

que lutavam contra o Império helenista no século II a.C., e os cristãos oprimidos pela 

dominação imperial romana, na palavra crítica de Tertuliano no segundo século d.C., 

propuseram a metafísica da criação como a condição teórica da revolução. Sendo que tudo 

foi criado para o uso do homem; nenhum sistema, instituição (menos ainda a herança e a 

propriedade privada), uso de instrumento e ainda nem a constituição real da coisa, é eterna, 

definitiva, invariável. Os oprimidos em processo de libertação formularam assim a metafísica 

da criação como a arqueologia da revolução social, da libertação. Proudhon chegou à 

conclusão de que o absoluto outro era a hipótese necessária de todas as revoluções da história 

humana. Com efeito, se o absoluto, o divino, se encontram além de todo o sistema possível, 

nenhum império poderá divinizar-se jamais.  

 

 

          



 

134 
 

 10.  O MÉTODO DO PENSAR LATINO-AMERICANO  

 A ANALÉTICA COMO RUPTURA TEÓRICA94 
 

Nesta última conferência me referirei ao método do pensar Latino-americano e tentarei 

semear uma nova possibilidade do pensar. Isso significara voltar nos acontecimentos, 

pensando nos passos que demos. 

 

 10.1 O método como caminho do pensar95 
 

 Recordando que método, meta-ódos, é subir através do caminha, é saber caminhar, é 

saber resolver as questões que se vão apresentando, queria lhes indicar o caminho que eu 

segui. Este caminho, ainda que não seja o único possível, é um método do pensar. Lembre-se 

que disse pensar e do pensar que expressei ao longo das conferências anteriores é do que se 

trata agora.  

 Como surge o pensar? Como é que alguém pensa? Dissemos antes que Descartes 

declarou eu penso como origem. Heidegger, opondo-se a ele, dirá que o pensar é algo que 

surge da cotidianidade: eu ou um mundo; o mundo do meu bairro, do meu povo, de minha 

província, de minha nação, etc. Desse mundo surge o pensar e se volta reduplicativamente 

sobre o que me acontece para esclarecê-lo. No dia em que alguém começa a pensar o que 

antes aceitava igual a todos, com segurança absoluta, nesse dia se produz a ruptura da 

cotidianidade. 

 

 10.2 O pensar como crise da cotidianidade 
 

 A ruptura da cotidianidade permite a quem a sofre, pensar na crise como pensar. Uso a 

palavra crise, que vem do grego krineîn, que significa separar, Krineo-Krisis”é o ato de 

separar, é juízo. Critério significa em mudança tribunal.  

 Enquanto alguém está na cotidianidade não está separado, não tem critério, nem juízo. 

Já a crise, ao separar-se, desde a transcendência, desde essa separação do horizonte, volta para 

                                                 
94  Conferência ditada em 24 de novembro de 1972 

95  Vejam minha obra Método para una filosofia de la libertación latino-americana, Sígueme, Salamanca, 1974. 



 

135 
 

a cotidianidade para emitir um juízo. Esta crise de que falamos é existencial, no sentido de 

que é uma crise cotidiana, uma crise de vida para quem a experimenta, uma ruptura em sua 

vida. Ninguém pode pensar se não se converte da cotidianidade ao pensar, o que significa 

sofrimento, ruptura na quantidade de hábitos, conversão para uma vida nova. 

 Jolif, um pensador francês de quem fui discípulo, falou do pensar, que é uma morte da 

cotidianidade. Uma morte, porque se não morro para o modo óbvio e ingênuo de viver o 

mundo, em meu mundo, jamais poderei pensar. O que faz filosofia repetindo livros e 

estudando sistemas, permanecendo igual ao que era antes de começar a estudar, não faz 

filosofia. Se sua vida cotidiana não se coloca em crise radical e da dor da morte de sua 

cotidianidade não surge um homem novo, seu pensar não é filosófico. Ou, simplesmente, não 

pensa.  

É por isso que a filosofia, como introdução da filosofia, tem que ter o entusiasmo da 

exortação. Como fazer para tirar alguém do cotidiano ao pensar filosófico, se não é 

convidando-o a algo muito mais humano e apaixonante que a mera cotidianidade? Em grego a 

exortação chama-se protreptikós. Aristóteles tem um livro intitulado Protréptico, que é uma 

exortação a conversão, uma passagem a transcendência. Apenas quando se produz a passagem 

à transcendência desde o cotidiano, se dá o pensar.  

 

 10.3 Volta ao mundo em busca do fundamento 
 

 O pensar, então, é esclarecer o cotidiano; há dois caminhos para alcançar este 

esclarecimento. Há um caminho que definiria, com Ricouer, como o caminho largo. É o 

caminho que, para chegar ao fundamento de uma época ou de um mundo (me refiro ao 

fundamento do que falei ao começo), transita por muitas mediações. Esse caminho –disse 

Ricouer- começa por ser uma simbólica; efetivamente, parte das obras da literatura, da 

economia, da política, daquelas obras que mostram o que acontece no mundo, cujo 

fundamento busco e vai de horizonte em horizonte até chegar ao fundamento. Este caminho 

largo é muito importante, porque, ao recorrê-lo, vão sendo assimiladas e incorporadas às 

obras humanas da época ou do mundo que se quer pensar ou esclarecer. 

 Na América Latina, por exemplo, o descobrimento do ser nacional (do fundamento) 

exige conhecer o Martín Fierro, o Popol Vuh, o Chilam Balam, chegando assim, ao 

fundamento.  

 



 

136 
 

 10.4 O caminho ontológico: Busca do sentido do ser.  

  

 10.4.1 O sentido grego de ser96 
 

  

O caminho curto, em contrapartida, é um encarar de forma direta o esclarecimento do 

fundamento de uma época. É o caminho ontológico que, partindo do cotidiano, se pergunta 

pelo sentido do ser de uma época. É o que fiz mais ao começo destas conferencias, quando me 

perguntei, por exemplo, pelo fundamento do mundo dos gregos. Quando se acendem as 

escalinatas da Acrópoles de Atenas, se vê os pilares de mármore branco em contraste com o 

céu azul. Ao olhar isso, tem que situar-se no mundo dos gregos se quer interpretar o que vê; 

ao situar-se, as colunas deixam de serem coisas, entes, e o céu azul já não é o que se pode ver 

em Mendonza no séc. XX cruzado por aviões. Esse céu é a esfera celeste, é a paz dos deuses. 

Se não olhá-lo assim, não compreendo nada do que vejo. Ao subir as escadarias da Acrópole, 

nos damos conta de que a escadaria e os pilares estão debaixo do céu, do Urano obtido por 

Zeus e demais deuses; e de que ao ascender temos que olhar fixamente o céu, até o divino.  

 E bem, o último horizonte do mundo grego era divino, chamado por eles de physis, 

palavra que não posso traduzir ao castelhano, mas que denominaremos –para fazê-lo de 

alguma maneira - natureza. Então, desde a natureza, que retornava eternamente sobre si 

mesma e era invariável, os gregos interpretavam tudo o que acontecia em seu mundo.  

 Heidegger, quando trata qualquer questão, a primeira coisa que se pergunta é qual o 

sentido do ser? que conteúdo concreto tem o fundamento desse mundo? O mesmo faz Marx, 

quando fala do método dialético na economia política, claro que neste caso se pergunta pelo 

fundamento do econômico como tal: é o trabalho, anterior a toda conceitualização ou divisão. 

O trabalho não dividido é o ser do econômico.  

 Francisco Romero (filósofo argentino que morreu em 1964), por exemplo, 

encontramos em sua lógica, psicologia e sua teoria do homem ou em qualquer de suas obras; 

este modo é o modo ôntico ou o caminho largo. O caminho curto seria perguntarmos: qual é o 

sentido do ser para Romero? Qual é o fundamento de todo seu pensar? Se nos fizermos esta 

pergunta, esclareceremos todo o pensar de Romero. Trabalhando assim, podemos chegar à 

conclusão que para Romero, o fundamento é o sujeito e partindo da subjetividade do sujeito 

                                                 
96  Verificar minha obra Para una destrucción de la historia de la ética, Ser y Tiempo, Mendonza, 1972. 



 

137 
 

demonstra todo o resto. O importante então é saber  que tendo a chave, se entende todo o 

pensar de um filósofo. A ponto de que, se não entendendo que para os gregos o que é divino, 

eterno e que um dos modos de manifestação da physis é a natureza, então não entende nada. 

Quando um grego diz: “Isso é uma ilha”, essa ilha o é porque está sendo de alguma maneira e 

desde sempre no divino e eternamente retornante, de modo que olhará novamente infinitas 

vezes a ilha. Se não interpreto isso assim, não sou grego e não entendo de nenhuma maneira o 

que para este homem significava a práxis ou o que significava o bem, ou a necessidade do 

destino que se cumpria sob o herói e em cujas mãos vivia cada grego. 

 O método supõe sempre ir ao fundamento de uma época. Desde o fundamento, no caso 

dos gregos, posso descobrir o sentido de Atenas no século V a.C., para depois entender o que 

faz e porque o faz, um cidadão de sua época. Se não vou de horizonte em horizonte, não 

entendo quem é esse grego.  

 Se quero saber quem era Sarmento, por exemplo, devo ir não só ao horizonte da época 

em sua totalidade. Para conhecer qual era o fundamento de ser daquele escritor político, tenho 

que proceder desse modo, pois, do contrario, fico no anedótico, no fato de que o desterraram 

no Chile e que a seu regresso foi presidente, etc., o qual não me interessa enquanto filósofo. O 

filosófico ou ontológico é ir até o fundamento.  

 

 

 

 

 10. 4.2 O sentido medieval do ser 
 

 O pensar medieval desborda sentido grego de ser. Nessa época se pensa que a origem 

do cosmos não é o cosmos como divino, mas ao contrário, é o outro: é Deus. Portanto, o 

cosmos como totalidade se dessacraliza. O sol e o céu deixam de ser deuses e passam a estar 

ao serviço do homem. Paradoxalmente, o homem medieval se converte no centro do cosmos e 

coloca Deus somente como futuro histórico. É ali onde surge a história. Se da outro sentido de 

ser; o fato de alterar o sentido do ser, muda tudo o que acontece no mundo.  

 Atentem como trabalha este método: Se quero, por exemplo, descrever o mundo dos 

araucanos97 devo perguntar-me pelo sentido radical que eles tinham do ser. Os araucanos 

                                                 
97 Primitivos habitantes do sul do Chile que migraram à Argentina e habitaram as regiões onde foi fundada a cidade de Viedma, lugar das conferencias.  



 

138 
 

estão muito mais perto dos gregos que dos medievais, já que para estes índios o divino é o 

natural e a physis, ainda que a nomeiem de outra maneira que os gregos. Sendo assim, 

podemos chegar a descobrir a articulação interna desse mundo, a ponto de conseguir ver as 

planícies habitadas pelos deuses, tal como as víamos araucanos desde seus toldos. Se um de 

nós tem essa capacidade de recreação, poderá descrever o que eles viam, sentiam e faziam 

entendendo-os de dentro de seu mundo. O método que nos permite esclarecer o fundamento é 

o método ontológico; método dialético em sua ciência.  

 Já dissemos, mais de uma vez, que o mundo medieval é superado pelo mundo 

moderno e este, ao colonizar a epifania do absoluto, que são todos os homens da periferia, se 

diviniza a si mesmo.  

 

 10.4.3 O sentido moderno do ser e a pretendida superação heideggeriana 
 

 

 O fundamento do homem moderno é a subjetividade do  sujeito. O ente no mundo é, 

no fundo, aquilo que produzo. Porque me interessa uma galáxia? Interessa-me porque posso 

observá-la ou porque ela me ilumina ou tem alguma relação comigo; se não é assim, não me 

interessa. As coisas tanto são assim, que o homem as produz ou tem alguma relação de 

exploração com elas; as coisas que não se produzem ou as que não têm relação de exploração 

com ele as ignoram nega de alguma maneira, sua existência. Ou seja, a subjetividade do 

sujeito se transforma no fundamento.  

 É aqui onde Heidegger aparece de novo. Na modernidade se pensa que o homem é um 

sujeito que se relaciona com objetos. Há um sujeito e um objeto, a partir dos quais surgem 

todas as descrições. O objeto é o ente e quando o conheço, o interpreto. Heidegger objeta que 

o sujeito não é o primeiro, assim como o objeto não é o ultimo, porque o mundo está além do 

objeto e antes do sujeito está o homem. A relação homem-mundo está além da relação sujeito-

objeto. Exemplifiquemos: o apagador é um objeto, mas como obtenho o conceito de 

apagador? Na totalidade de meu mundo este objeto (o apagador) está ante mim, ante minha 

consideração; não é nenhum dos outros objetos; o interpreto desde a totalidade de minha 

experiência. Ou seja, para saber como conceituo o objeto, primeiro devo saber como estou em 

um mundo cotidianamente.  



 

139 
 

 Explica Heidegger que o mundo está além do objeto; O essencial é descrever esse 

mundo. Descrever o mundo como tal é proceder de acordo com o método ontológico e 

descrever o objeto como um ente é situar-nos ao nível ôntico segundo Heidegger. Passar do 

horizonte do ente ao horizonte do ser é passar de um horizonte a outro, é um processo 

dialético.  

 Este processo ontológico então, é passar de um horizonte a outro até chegar ao ultimo; 

a passagem adequada é o método dialético. Nisto Heidegger está com Hegel e todos os 

ontólogos da história. De maneira que se trata de uma interpretação; interpretação em grego é 

hermenéuein; uma hermenêutica da cotidianidade. Isso significa o seguinte: estou todos os 

dias em meu mundo cotidiano, comprando o pão, trabalhando, cobrando meus devedores, etc., 

é minha experiência cotidiana. Interpreto as coisas; sei o que é o pão, o que é a padaria, tudo o 

que me acontece interpreto. Mas, esta é uma interpretação existencial ou cotidiana. Agora se 

trata de efetuar uma interpretação existenciária: ontológica. Tudo o que me ocorre diariamente 

deve ser clarificado metodicamente, para que havendo estabelecido qual é o fundamento, 

possa fundar racionalmente o sentido de cada coisa e poder dizer: “Devo usar relógio para 

controlar o tempo, a fim de ganhar mais dinheiro, já que no fundamento, no ser, tenho o 

projeto de estar na riqueza, porque sou um burguês”. Ou seja, o usar o relógio é o ôntico 

correspondente ao projeto de estar na riqueza. Descobrir a relação é a dialética; do ôntico, vou 

ao ontológico; explico o ente, desde o horizonte compreensível. Passo a interpretação 

explicita, ao esclarecimento do implícito que é o cotidiano. 

 

 10.5 A Filosofia como interpretação ontológica da cotidianidade 
 

 Ontem, por ocasião da conferencia anterior, alguém me disse: “O que você explica 

parece ser uma filosofia que se aplica a realidade”, respondi e respondo agora: o que tento não 

é uma filosofia que se aplique a realidade, mas um pensamento que parta da realidade. Por 

quê? Porque o que me interessa é a cotidianidade; que é a única coisa que vale a pena pensar.  

 Agora estamos pensando o pensar; estamos avançando numa reflexão metodológica. 

Quando pensamos a cotidianidade praticamos uma metódica. Há diferenças. Alguém pode ter 

um método e não saber qual é; sabê-lo, implica numa reflexão metodológica. 

 É por isso que na América Latina  o tema é: cotidianidade latino - americana. Se a 

filosofia limitar-se a pensar a filosofia, não está no tema. Pensar a cotidianidade é filosofar; 



 

140 
 

interpretar ontológica ou existenciariamente a cotidianidade, existência! Isso é a ontologia no 

sentido estrito. Por quê? Porque o ente concreto (por exemplo, o relógio) é pensado desde seu 

fundamento. O fundamento é o ontológico e expressar o fundamento é a ontologia como 

pensar filosófico. Heidegger tenta superar dois momentos do pensar moderno através das 

seguintes correções. Primeira correção: ao pensar que considerava ao eu penso como o 

primeiro opõe com o sou no mundo; só depois penso, já que o pensar é um modo fundado de 

ser no mundo. Segunda correção: O eu que pensa é segundo em respeito ao eu concreto; o eu 

concreto, existencial é o eu no mundo, tanto que o eu penso é um voltar-se ou refletir sobre a 

cotidianidade do mundo.  

 Estamos em ontologia e vocês podem crer que já terminamos. Na verdade, apenas 

começamos. Nos falta superar tudo o que dissemos até aqui.  

 

 

 10.6 Crítica à ontologia: o mundo como totalidade 
 

 Implicitamente, o horizonte do que falamos é apresentado por Heidegger pela palavra 

mundo. A descrição é do ser no mundo; isso significa: sou único e meu mundo é único; é a 

totalidade neutra, inocente.  

 Pareceria que desta maneira chegamos ao fim, ao fundamento. Na realidade, essa 

totalidade é opressora; é a totalidade européia do século XV ao século XX que colocou a 

outros homens como se fossem coisas em seu mundo; os compreendeu em sua cotidianidade e 

os pensou em sua filosofia ontológico-dialética. Este mundo se pensou único, neutro, natural, 

incondicionado e exclusivo ponto de apoio de todo o pensar possível. O outro foi reduzido a 

ser um ente dentro de tal mundo. 

 Isso é o que há de questionar, porque a América Latina  é exterior a esse mundo que 

tem por centro um eu europeu. Quando Heidegger disse o homem existe, está afirmando a 

existência da Europa e a descrição que faz é deste a sua tradição e a toma como tradição de 

todo homem.  

 América Latina  é exterior, como a América Latina, mas, com efeito, está sendo 

considerada pela Europa como interior a ela. Um exemplo ôntico. Há um Instituto de América 

Latina  em Berlim; nos Estados Unidos há cento e cinqüenta institutos dedicados ao mesmo 

fim. Nossa América é muito estudada, sim, é estudada para encontrar os métodos que 



 

141 
 

permitam sua melhor manipulação. Se a estuda, não como a exterioridade que deve respeitar, 

mas como objeto que deve usar; objeto de um assunto central que a olha como coisa e 

comenta: “Que interessantes e divertidos são os índios e os mexicanos dos filmes de 

cowboys! ’’ Observaram como os norte-americanos apresentam os mexicanos em seus filmes 

de cowboys? O apresentam como bárbaro, o estranho, o ignorante, como alvo que deve ser 

eliminado. A propósito, há um livro intitulado Para ler o Pato Donald, onde seu autor, 

Mattelart, mostra o encontro de Donald com os bárbaros em sua chegada às ilhas e como 

facilmente os manipula. Isso indica a superioridade de Donald no fato de que sempre triunfa. 

Esse é mais um exemplo de que a exterioridade tem sido anulada como tal, tem sido 

coisificada e considerada a disposição-de.  

 Heidegger mesmo não descobre a categoria de exterioridade – do que chamou de o 

outro -, por isso não descreve uma ética. A ética só começa quando há outro, nível impossível 

na totalidade. Compreendemos então a atitude de Heidegger quando lhe é proposta a cátedra 

de Friburgo para substituir Husserl. Este foi expulso de sua cátedra pelo nacional-socialismo e 

Heidegger, apesar de ter sido seu discípulo, aceita a cátedra perdendo seu mestre. E ao aceitá-

la comete uma imoralidade; imoralidade que chega ao ponto extremo de converter-se em 

primeiro reitor do governo nazi. Somente dentro do mundo, concebido como único, tem 

cabimento erros éticos tão grandes, de um homem inteligente. Um homem que quando tem 

que pensar eticamente improvisa; seu pensar não lhe permite tomar consciência da falta 

moral; seu pensamento não lhe esclarece a traição ao outro que, neste caso, é seu mestre. Este  

último não poderia ocupar esta cátedra porque, como vocês sabem, era judeu e justamente por 

isso foi expulso, por sua raça. Heidegger, não considera o problema ético. Seu mundo é único, 

incondicionado, mas antes de tudo é europeu; o outro não entra como categoria possível. 

 

 10.7 Superação da ontologia: a metafísica  
 

 O método ontológico não nos basta; devemos realizar a superação da ontologia, 

superação que Heidegger quis cumprir, mas nunca pode concretizar. Além da ontologia está a 

metafísica; desde esse ponto de vista a physis significa a totalidade ou o fundamento no 

sentido dos gregos e metà- significa o que está além-de.  

 O método metafísico, que no é somente ontológico, opera de outra maneira. Esta outra 

maneira é descobrir um mais além do mundo que é dado quando o outro provoca e –como 

disse no começo- sua palavra vem do além do horizonte do mundo. Em grego além-de e mais 



 

142 
 

alto que se diz: aná e a palavra: logos; assim, Ana-lógos significa (em sentido etimológico, 

no sentido radical: Ana-lógico) a palavra que irrompe o mundo, desde além dele; além do 

fundamento.  

 O método ontológico-dialético chega até o fundamento do mundo, como futuro, mas 

se detém ante o outro como um rosto de mistério e liberdade, de história distinta. Atentem-se 

de que uso a palavra distinta e não diferente. A identidade e a diferença são dois modos de 

totalidade; tanto que a distinção é aquilo que é desde sempre outro, que nunca habitou em 

comunidade e, portanto, não pode diferir. Diferir é o que, havendo estado unido, foi levado à 

dualidade; porque se houve um momento de unidade primogênita, é possível o retorno a 

unidade e o retorno é o principio da totalidade. Em contrapartida, se o outro é distinto desde 

sempre, não há diferença, nem retorno; há história, há crise; é uma questão totalmente diversa. 

Desta maneira, o outro é originariamente dis-tinto e sua palavra é Ana-logica, no sentido de 

que seu logos irrompe interpelante, desde além da minha compreensão; vem a meu encontro.  

 

 10.8 A palavra do outro, exterior à totalidade 
 

 Aqui aparece a questão que lhes indicava dias atrás. Se a palavra do outro, vem desde 

além de meu mundo, eu só posso interpretá-la analéticamente. A fonte da palavra anunciada, 

o outro, é quem me invoca. Posso compreender algo quando o incorporo a minha experiência; 

um giz, por exemplo, posso lhe fazer referencias desde a totalidade de minha experiência e 

posso interpretá-lo porque já vi e usei muitos gizes.  

 Mas, uma palavra que transcende meu fundamento (porque procede de outro mundo 

que não é o meu), palavra que é histórica ou de outro, não a posso interpretar porque meu 

fundamento não é suficiente razão para explicar um conteúdo que escapa a minha historia, 

porque é a história do outro. De maneira que se esse outro me diz: “te amo”, posso entender 

por semelhança o que quer expressar porque tive anteriores experiências de amor, mas seu 

amor em concreto, e sim, é verdade que me ama, não posso interpretá-lo adequadamente. Ele 

se expressa desde sua vida, desde sua história, desde sua exterioridade que me é alheia. A 

única maneira de interpretá-lo plenamente seria ascender até seu âmbito. Mas, como ascendo 

a seu âmbito? Primeiro, tenho que acreditar, por fé, no que me disse: “te amo”; amor que não 

é igual a nenhum; amor que é único e é novo. Segundo, sobre sua palavra devo jogar-me, 

porque é possível que não me ame e minta pra mim; pode ocorrer de logo me comprometer e 



 

143 
 

depois de varias experiências, me de conta de que mentiu. Se isso ocorre deixarei de ter fé. 

Mas pode ocorrer o contrário; suponhamos que, jogando-me ao passar de anos, comprove que 

aquela amada que jurou me amar, o fez até o fim.  

 Advirtam-se de que essa palavra histórica vai se verificando, mas não como se verifica 

que dois mais dois é igual a quatro, mas na história que vai se cumprindo esta verificação. Só 

o acreditar em uma palavra que não é interpretada completamente e o comprometer-me com 

ela é que me permite verificá-la a posteriori. Dão-se conta do quanto esta verificação é 

diferente do método ontológico, que pensa algo e o remete a seu fundamento a priori para 

conhecê-lo? 

 

 10.9 O Método Analético 
 

 Ao método meta-físico chamarei analético que é distinto do método dialético. Este 

último vai de um horizonte a outro até chegar ao primeiro, onde esclarece seu pensar; 

dialético é um através-de. Ao contrario, analético quer dizer que o logos vem do além; ou 

seja, que há um primeiro momento em que surge uma palavra interpelante, além de meu 

mundo, que é o ponto de apoio do método dialético porque passa da ordem antiga a nova 

ordem.98 Esse movimento de uma ordem à outra é dialético, mas é o outro, como oprimido o 

ponto de partida.99 

 Pensem que se estou num horizonte e avanço até outro segundo, e dali a um terceiro, 

essa passagem ou crescimento é dialético. Ao contrario, se é o outro o ponto de apoio para a 

passagem ou crescimento, vou deslocando-me na medida em que o outro me recebe, me 

interpela. A questão é distinta.  

 O método analético surge desde o Outro e avança dialeticamente; há uma 

descontinuidade que surge da liberdade do outro. Este método, tem em conta a palavra do 

outro como outro, programa dialeticamente todas as mediações necessárias para responder a 

essa palavra, se compromete pela fé na palavra histórica e de todos estes passos esperando o 

dia longícuo em que poderá viver com o outro e pensar sua palavra; é o método analético. 

Método de libertação, pedagógica analética de libertação.  

 Quero indicar-lhes, ainda que brevemente, como fundamentei o que acabei de 

expressar. 

                                                 
98  No esquema 3 a palavra analética é esquematizada pela flecha a; a ordem antiga por I; a nova ordem por II. 

99 O movimento representado pela flecha b no esquema 3. 



 

144 
 

 Hegel havia pensado que a totalidade é o ser como saber absoluto. Recordem que este 

filósofo morreu em 1831 e que Schelling, que tinha cinco anos a menos que ele foi quem o 

lançou à vida universitária, quando em 1798-1800 era professor em Iena e convidou seu 

amigo para ocupar uma cátedra nesta cidade. Schelling foi quem deu a Hegel as primeiras 

hipóteses e este, admirável por sua capacidade discursiva e por seu saber, soube desenvolver e 

expor magnificamente as hipóteses do mestre. Quando Hegel morre, Schelling caminha muito 

mais e até critica Hegel. Resumirei brevemente esta critica. 

 Schelling diz que a existência de uma coisa além de cognoscível, para que realmente 

seja verificada deve ser tocada sensivelmente. Isso quer dizer que há algo exterior a totalidade 

hegeliana da razão, algo exterior que pode manifestar-se por revelação. Este além da razão se 

verifica plenamente na revelação (Schelling é autor de uma obra intitulada Filosofia da 

revelação). O filósofo afirma que, quando alguém se revela, manifesta uma verdade que está 

além das possibilidades da razão, o que não significa que essa verdade seja irracional, mas 

que é supremamente racional porque indica a origem que a própria razão não poderá chegar. 

A razão só chega até o fundamento, mas jamais pode chegar até onde o outro de revela; até 

sua liberdade. Schelling pensa isso em relação ao ser absoluto, mas com isso, desenvolve bem 

a questão. Aborda a exterioridade do outro, que é além da racionalidade do sistema e que 

pode revelar-nos algo novo.  

 Kiekegaard também pensa que há um outro que revela, mas igual ao que Schelling 

pensa em relação ao absoluto. Kiekegaard diz: “... o objeto da fé é a realidade do outro...” –

essa fé ele situa em nível teológico e eu a situo em nível antropológico- “O objeto da fé não é 

uma doutrina... não é o de um professor que tem uma doutrina... é a realidade do que ensina 

que ele existe realmente... é então, a realidade de Deus no sentido de existência.” A fé não 

“compreende a realidade do outro como uma possibilidade”, mas como “o absurdo, o 

incompreensível”. “O que é o absurdo? O absurdo é que a verdade eterna se haja revelado no 

tempo... O absurdo é, justamente, por meio do escândalo objetivo –se refere ao sistema 

hegeliano-, o dinamômetro da fé.” 

 Kierkegaard quer indicar, que só depois de objetar o sistema ontológico (a estética 

contemplativa) como sistema de compreensão da verdade, podemos abrir-nos ao Outro e crer 

em sua palavra. 

 Tanto Schelling, com Kierkegaard, através da revelação tentam em pleno séc. XIX ir 

além da totalidade ontológica hegeliana. O mesmo tentei fazer com Heidegger e Hegel: 

superá-los. Ambos são os que genialmente e de melhor maneira, expressaram a noção de 



 

145 
 

totalidade; Hegel, como totalidade racional e Heidegger, como totalidade existencial. É por 

isso que, contra os dois, se levanta Lévinas, acusando-os de só afirmar a totalidade, apesar de 

além dela, estar o outro. O outro de Lévinas ainda é um outro abstrato, passivo; um outro que 

não chega a ser mulher livre; ele ainda pensa o filho do pai pela mediação da mulher. 

Pareceria, pois, por alguns textos, que esse filho está destinado a ser o mesmo que o pai. 

Lévinas tem uma pedagógica e carece de uma política; nunca imaginou que o outro pudesse 

ser um índio, um africano ou um asiático. Assim, seu método se esgota muito no inicio. Há 

que se ir mais além que Lévinas e, por suposto, mais além de Hegel e Heidegger; mais além 

que estes por serem ontólogos e que Lévinas por permanecer numa metafísica passiva, em 

uma alteridade equívoca.  

 

 10.10 A Filosofia latino-americana como analética pedagógica da 
libertação 

 

 Aqui se perfila o que queria lhes explicar ao começo: o método da filosofia latino-

americana, além de toda filosofia européia, há de ser uma analética pedagógica da libertação.  

 Com o dito, quero indicar-lhes que a filosofia não é uma erótica (não é uma relação 

homem-mulher), tampouco é uma política (não é uma relação irmão-irmão); a filosofia é uma 

pedagógica. O filósofo é o educador que agrega criticidade ao processo; educador que se volta 

contra a totalidade para esclarecê-la, porque respeita ao outro e cumpre a dialética do discurso 

realmente pedagógico. Quem se limita a voltar-se sobre a totalidade para esclarecê-la, 

reflexivamente, são cúmplices da totalidade; são ideólogos que de alguma maneira (tal como 

o fazem os que esclarecem a realidade européia100) cooperam com a dominação que se 

cumpre em respeito ao que está fora de seu mundo.  

 O filósofo deve conhecer o que é sua totalidade, mas, em primeiro lugar, deve 

preparar-se no silêncio para descobrir o verdadeiro significado das sonoras palavras 

filosóficas que se usam e de todos os sistemas que digeriu ideologicamente, para negá-los. A 

primeira tarefa do filósofo é destruir as filosofias preexistentes, para poder ficar em silencio, 

silencio que lê permitirá estar em condições de escutar a voz do outro que irrompe desde a 

exterioridade. O filósofo, na América Latina, deve começar por ser discípulo do povo 

oprimido Latino-americano. . Na medida em que se compromete, aprenderá a pensar 

                                                 
100 NT: não estando na Europa. 



 

146 
 

verdadeiramente. Se o filósofo comprometido é perseguido, só então sabe o que é a 

perseguição; toma consciência do sentido da perseguição na lógica da alteridade. Se não é 

perseguido não pode pensar este tema nunca.  

 Quando em sua função, o filósofo chega a descobrir o âmbito do outro por seu 

compromisso e –como disse mais de uma vez- pensa o que o outro vive ao conviver em seu 

mundo. Só depois retorna sobre a totalidade em que se encontrava e retorno como educador 

critico da totalidade para propor a libertação dos oprimidos. Seu pensar mostrará a dignidade 

heróica do gesto libertador, que é considerado pela totalidade como o péssimo, como ilegal e 

digno de prisão, repressão.  

 O educador analético passa assim a ser educador de libertação. A filosofia é um 

magistério; é uma colocação em crise que ensina ao discípulo (outro) não o que é (porque ele 

é a história nova), mas lhe ensina criticamente o valor de seu gesto e permite teoricamente a 

abertura do caminho.  

 Atentem-se para que a filosofia não é política, mas tem função política. O político é o 

que na libertação tomará o poder; o que vai organizar a nova ordem política. Tanto que o 

filósofo fica na rua, à intempérie, na exterioridade, porque ainda na nova ordem possível, terá 

que manter-se como crítico libertador contra o sistema. Uma é a questão política, o exercício 

do poder, e outra a função crítico-libertadora do pensar filosófico; uma é a política e outra o 

magistério. As duas funções são necessárias, mas cumprem papéis distintos e apontam a 

diversos fins estratégicos. Daí, repito que a função do filósofo é libertadora porque se volta 

para a polis, sobre a cidade, para criticar as ideologias que ocultam a dominação e ao mesmo 

político que foi seu companheiro de luta no processo da libertação. Quando seu companheiro 

político assume o poder, de certa maneira, se separam. Por isso, muitas vezes o político mata 

ao profeta, ao artista ou ao educador cujos ideais compartilhou no momento do processo de 

libertação. O mata porque já não lhe interessa essa palavra critica sendo dirigida contra ele, 

ainda que esta mesma crítica lhe parecia justa quando estava contra o sistema anterior. Stalin 

mandou matar Trotsky.  

 Isto explica muitos problemas e, em especial, a ambigüidade da filosofia. Servindo, 

inclusive, para explicar e esclarecer a função histórica da filosofia. A propósito, Salazar 

Bondy explica que a filosofia latino - americana  ou será uma filosofia que pense o processo 

de libertação, único processo não ideológico e real, ou simplesmente será uma filosofia 

sofistica e alienada, no sentido de ser imitadora do centro e colaboradora da totalidade 

estabelecida, que pensa ideologicamente o irreal. Esta filosofia não pode interferir na 



 

147 
 

realidade e, neste caso, o filósofo não corre nenhum risco porque não faz nada nem arrisca 

nada, já que esta fora da realidade. É o sofista que ensina sistemas ideológicos para viver, mas 

não é o que vive proclamando a verdade. 

 Entremos ao diálogo. Com o dito quis expor a questão do método, ainda que de uma 

maneira programática. Escrever este método equivaleria a redigir todo um curso de lógica 

analética ou analógica, porque supõe pensar uma grande quantidade de problemas, 

impossíveis de expor em um ciclo programático de conferencias expostas a voz viva a partir 

de um esquema muito simples. 101 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
101  Seguiu-se um debate que estará nos apêndices como debate 2. 



 

148 
 

APENDICES 
 

 

 11. A FUNÇÃO PRÁTICO-POLÍTICA DA FILOSOFIA102 
 

 

 Hoje, devia falar segundo o programa de aula, sobre a política de Aristóteles e a 

respeito do tema da melhoria da cidade, da aristé politéia. Dadas as circunstâncias me vi 

impulsionado a fazer um rápido comentário, sem nenhum alarde de eruditismo, mas como o 

pensar que vai surgindo da leitura ingênua de um texto. Trata-se da Apologia de Sócrates, que 

extraí da minha biblioteca destruída e que almejo comentar de forma que, possivelmente, 

nunca mais farei, devido a situação singular que estou vivendo. Este texto é tão concreto e 

manifesta-se de maneira que diz muito ao atentado que sofri, em consonância com minha 

experiência pessoal. 

 No começo, diz Sócrates:  

    

A impressão que meus acusadores produziram em vocês atenienses, ignoro; 
Quanto a mim, de tão persuasivamente que falam, quase esqueci de minha 
condição. No entanto, verdadeiramente, não disseram nada. Mas uma de 
suas falsidades me espantou mais que todas: quando disseram que devem 
cuidar-se para que eu não vos engane (17a).  

 

 Ao ler os diários, escutar a radio e ver televisão, ao considerar como dão a noticia do 

atentado que sofri, este texto me tem uma atualidade inusitada. Sócrates continua: 

 

Eles, com efeito, repito, não disseram uma só verdade, [...] (17b). O caso é 
saber que compareço pela primeira vez ante um tribunal e tenho setenta anos 
[...] (17b). Pois bem, em primeiro lugar será justo, atenienses, que me 
defenda das primeiras acusações falsas contra mim e de meus primeiros 
acusadores, depois das últimas e dos últimos. Pois já tive muitos acusadores 
dentre vocês desde há muitos anos e que não disseram nada de verdade. Os 
temo mais que a Anito e os que o rodeiam, se bem que estes também são 
temíveis (18 a-b). Tais atenienses, os que dispararam estas falácias são, de 
meus acusadores, os verdadeiramente temíveis, pois aqueles que os escutam 

                                                 
102 Esta conferência foi ditada no lugar de uma aula, na cátedra de ética da Faculdade de Filosofia da Universidade Nacional de Cuyo, Mendonza 

(Argentina), no dia 3 de outubro de 1973, no dia em que a casa do autor foi objeto de um atentado com bomba de alto poder realizado por elementos de 

extrema direita do peronismo. 



 

149 
 

se figuram em que quem investigam tais coisas não honram aos deuses 
(18c).  

  

 Aqui começa meu brilho. Em uma folhinha, um folheto impresso a mimeógrafo, os 

que colocaram a bomba na porta da minha casa, me acusavam, dentre outras coisas, de “... 

envenenar a mente dos jovens” - podem ver o papel, meio queimado pelo artefato -. No 

mesmo instante que o li, refleti: “que casualidade! a acusação contra Sócrates.” Mas a 

acusação que se levantou contra mim, não foi daqueles que escreveram este panfleto, atores 

concreto do atentado, “Anito”, mas daqueles colegas e até amigos antigos que disseminaram 

falácias. Neste dia, muitos me ligaram ao telefone; recebi sua solidariedade com gosto. Mas, 

ao mesmo tempo, tive o desgosto de receber escusas daqueles que propagam as ditas falácias. 

Quero dizer, com Sócrates:  

 

O mais desconcertante de tudo é que, exceto o de algum autor de comedias, 
não é possível conhecer, nem dizer seus nomes. Mas quantos por inveja e 
apelando a calunia tentavam persuadi-los – como que eles, talvez 
convencendo a si mesmos, tratavam de persuadir a outros – todos são os 
mais difíceis de tratar, porque não é possível fazer comparações aqui, nem 
refutar a nenhum deles e é preciso que me defenda nem mais, nem menos 
que lutando contra sombras (18d). 

 

 É impossível lutar contra sombras, mas se formos um pouco mais fundo no assunto, 

compreenderemos que essa sombra é na realidade uma estrutura em nome da qual falam 

muitos de nossos intelectuais, simples manifestações do sistema. E sigamos lendo: “... É 

necessário, atenienses, que me defenda e que tente, em tão breve tempo, arrancar de vós o prejuízo imbuído 

durante um tempo tão grande...” (18e). 

 

 No ato seguido, Sócrates indica qual é a acusação fundamental: 

 

Retomemos a questão desde o inicio. Qual é a acusação da qual surgiu o pré-
juízo contra mim, na qual, por sua vez, confiou Meleto, ao redigir esta 
acusação? [...] “ Sócrates é culpado; se dedica, indiscreto, a investigar as 
coisas subterrâneas e as celestes, a fazer prevalecer más razões e a ensinar a 
outros estas mesmas coisas.” É assim, pouco, mais ou menos (19 a-c).  

 

 Por isso, do que se acusa ao filósofo é de investigar o fundamento; e, o pior ainda, é o 

ensinar a outros. E quando, ao fim, resumirá todas as acusações, se explicará da seguinte 

maneira:  

 



 

150 
 

Na continuação desejo profetizar algo a vocês, sobre os que me condenaram. 
Pois piso no umbral, desde onde os homens melhor profetizam: quando 
estão às portas da morte. Digo, pois, a vós que me condenaram à morte, que 
pouco depois da minha morte receberão um castigo muito mais grave que o 
que me deram ao condenar-me. O fizeram crendo que isso os dispensaria de 
prestar contas de vossas vidas, mas o resultado será contrário, assim afirmo. 
Crescerá o numero dos que os pediram contas, daqueles a quem tinham 
contido até agora sem que vós os advertissem; serão mais jovens e mais 
árduos e os incomodarão ainda mais. Assim, se acreditam impedi-los, 
mediante execuções, que alguém os denuncie por não viverem como é 
devido, não pensais bem, pois tal modo de livrar-se, nem é possível, sem 
complicações, nem é nobre [...] Isso é o que queria profetizar a vocês, os que 
me condenarão, antes de despedir-me. (39 c-d) 

 

 Mas, voltemos à acusação. Questionam Sócrates – na primeira acusação – de 

investigar e ensinar, a cerca de que investiga as realidades subterrâneas e celestes, em outras 

palavras: distantes da cotidianidade. Em nosso tempo, usam outras palavras más para nos 

acusar de investigar coisas subterrâneas. No panfleto que depositaram junto com a bomba me 

acusavam de ensinar o marxismo. É tão fácil unir um pensamento crítico a aquilo que a 

propaganda designou como maligno! Mas os que assim acusam, que são sempre, de alguma 

maneira, os que usufruem do sistema – às vezes pobremente como no caso dos operadores 

físicos do atentado -, lhes falta a compreensão de que a crítica ao sistema não é 

necessariamente marxismo, ainda que seja distinta, lhes parece sempre marxismo. Marxista é 

o oposto do sistema.  

 Na realidade, não se aceita a criticidade, seja qual for:  

 

Mas algum de vós poderia perguntar: “Mas Sócrates, o que você fez? De 
onde surgiram essas calunias contra ti? Na haveriam surgido, sem duvida, se 
não dedicar-se a algo fora do comum. Como é que ocorrem tantos rumores e 
tem tal fama, se não se dedica a algo diverso do que faz o restante de nós? 
(20 c-d). 

 

 Neste texto podemos observar o que a meu ver, permitirá pensar a função da filosofia, 

a função política da filosofia sem ser, essencialmente, política propriamente dita. Mais adiante 

Sócrates diz que com clara consciência, rechaçou a vocação estritamente política, mas 

vejamos como trata este tema. Em primeiro lugar, porque se correm estes rumores políticos 

contra o filósofo? Porque é perseguido por certos políticos? O filósofo continua:  

 

Não me venham interromper gritando, atenienses, ainda quando pareça que 
falo com presunção, pois não hão de serem minhas as palavras que digo; as 
referirei, pelo contrário, a quem as pronunciou, a alguém digno de fé para 



 

151 
 

vocês. Pois de minha sabedoria, se efetivamente há alguma em mim, e de 
como ela seja, citarei como testemunho ao deus de Delfos (20 e). 

 

 Assim Sócrates se volta aos atenienses, em nome de seus próprios deuses, dos mais 

antigos e respeitáveis, voltando-se contra eles em razão de sua própria tradição. Pessoalmente, 

em todos meus trabalhos, sempre me volto muito à origem do chamado Ocidente. Durante 

muitos anos peregrinei até às fontes. Depois de estudar filosofia nesta faculdade, com meus 

vinte e três anos, parti para a Espanha com uma bolsa. Ia à Espanha com plena consciência de 

começar uma viagem que não sabia quando acabaria. Terminou dez anos depois, pois só 

voltei em 1966 para a Argentina. Mas a Espanha não me satisfez enquanto origem da Hispano 

- América. Fui mais além, no espaço e tempo. Fui ao nosso Delfos, que já não estava na 

Grécia. A origem de nossa civilização, era agora, Israel. Passei dois anos ali. Trabalhando 

com minhas mãos como pedreiro, pescador, pensando, rememorando América Latina, desde 

sua raiz Devia receber o oráculo, o designo histórico. Daquela experiência surgiu O 

humanismo semita, livro no qual já está refletido o descobrimento do pobre, do outro, do 

oprimido. Mas o paradóxico é que, buscando justamente as estruturas originarias de nossa 

cultura, encontrei no pensamento critico dos profetas de Israel – lidos em hebreu e em seu 

contexto – a posição política da qual hoje sou criticado por aqueles que se dizem defensores 

de uma civilização ocidental e cristã. O paradoxo é que sou acusado por aqueles que usurpam 

um nome, que assassinam a um povo em nome dos princípios que lhe servem de motivação 

para sua libertação. Sócrates se apóia em Delfos para começar sua defesa, como a origem de 

sua vocação e da cultura grega. Penso, como ele, apoiar na mais antiga tradição do ocidente 

que são as posições dos profetas de Israel. Alguém, apesar de não grego, já sabia disso, 

quando disse: “Jerusalém, Jerusalém, que mata aos profetas e apedreja aos que lhe enviei!” O 

ato se repete novamente. Jerusalém é o sistema e por isso mata ao que a critica, ao crítico. 

Quando o sistema replica-se sobre si mesmo, já não pode aceitar critica alguma.  

 Quando Sócrates recebeu o oráculo quis cumpri-lo, quis ser fiel a sua origem. 

Investigou entre os atenienses quem podia referir sua práxis ao fundamento, aos deuses. 

Disse-nos:  

 

A pesquisa que acabo de relatá-los, atenienses, me renderam muitas 
inimizades, e de tais, por certo das mais profundas e amargas, que brotaram 
muitas calunias contra mim, assim este nome de sábio que me dão (22 e-23 
a).  

 



 

152 
 

 Isso é o que acontece. Trabalhando, escrevendo, ensinando essa tradição, é necessário 

ir enfrentando os que se crêem mais sábios, colegas desta faculdade, seguramente porque 

reinterpretam o que eles pensam de outra maneira, de maneira mais radical, crítica. 

Criticamos os fundamentos que eles criam ser irrefutáveis. Também em nome da civilização 

ocidental e cristã, temos criticado o que eles ensinavam, já que na realidade, eles os 

instrumentalizaram para fins políticos de direita, alguns princípios afastando-os de seu 

primeiro sentido.  

 

E por ocupação não tenho tido tempo para dedicá-lo livremente aos 
interesses da Cidade em nada digno de menção, nem a meus interesses 
particulares; vivo, ao contrário, na extrema pobreza pelo serviço do deus (23 
b-c). 

 

 Por sorte, ou desígnio, não tenho cumprido outra função que a docência –ainda que me 

ofereçam outras e melhor remuneradas-, nunca me deixaram realizar o concurso definitivo de 

professor e só alcancei uma dedicação parcial. Além disso, muitos se perguntam se é verdade 

que a docência tem algum sentido político – me refiro agora aos mais jovens e 

comprometidos com o destino da pátria-. No fundo de meu ser, hoje, surge como uma alegria, 

um entusiasmo, porque agora, ao menos parece que para os que promoveram ao atentado – 

Ao menos para eles! – a filosofia é um inimigo, tem algum perigo, algum sentido, porque só 

se combate o que se teme e o que se pensa que tem alguma importância ou influência. Um 

filósofo e mestre meu na França, Y ves Jolif, nos dizia que a morte da filosofia é a 

indiferença. O ataque manifesta, ao menos, que não há indiferença; indica que a tal filosofia 

vive, cresce, é temível, ainda que não seja – como dizia – na mente dos acusadores. Isso nos 

confirma que o educador, todavia, tem um papel na cidade. E nosso filósofo continua: 

 

Mas então quem é examinado por eles se irritam contra mim, não contra si 
mesmo, e dizem que Sócrates é um sujeito infame, como nenhum outro, que 
corrompe aos jovens. E se alguém lhes pergunta o que faz e o que ensina 
para corrompê-los, não têm o que dizer; o ignoram, mas para não mostrar 
seu desconhecimento, lançam mão das críticas feitas contra todos os que 
filosofam, dizendo que “ as coisas celestes e as subterrâneas”, a “não crer 
nos deuses” e a seu “fazer prevalecer razões más” (23 c-d). 

 

 Isso é mais evidente. Eles falam, mas ninguém deles se privou de um tempo para ler 

minhas obras. Noutro dia, o filho de um professor amigo, teve que enfrentar um colega que 

criticava meu pensamento. O jovem lhe exigiu que fundamentasse, a partir de algum escrito. 

O colega terminou por reconhecer que não havia lido nada, mas que havia ouvido dizer... Por 



 

153 
 

isso, Para uma ética da libertação latino - americana havia lhe parecido um livro pesado e 

não havia podido avançar na leitura. Não havia se dado o trabalho de entender o que eu 

explicava, mas podia acusar-me de ser marxista. Diz-se acerca do que dizem os outros. Pura 

falácia! 

 Este colega não só dizia que eu era marxista, mas igualmente ateu. Não só a Sócrates, 

aos cristãos primitivos do império, a Fichte e a muitos outros criticaram de ateus. Deve ser 

porque sempre digo que há que ser ateu do sistema fetichizado. E continua: “... Por isso, como 

afirmei no começo, me assombraria se pudesse arrancar de vós em tão pouco tempo os efeitos 

de tanta e tão enraizada calunia...” (24 a ) 

 

 E segue, então, mais adiante, uma grande quantidade de reflexões que as 

circunstancias vão ditando a Sócrates, já condenado a morte – uma condenação a morte 

também é um atentado a morte! -. Escolhamos algumas delas, como vão se apresentando a 

nós, assim, improvisadamente: “... Como dissemos: Sócrates é culpável por não reconhecer 

aos deuses.” (27a ). 

 

 A acusação de não reconhecer aos deuses, é o fundamento do sistema, foi a eterna 

acusação contra o filósofo. Sócrates é então, ateu, mas não porque nega todos os deuses, mas 

os que justificam ao sistema como divino. Claro que o ateísmo de Sócrates não era 

suficientemente critico. De toda maneira, sempre, o filósofo será ateu de todo o sistema 

possível. Será o homem da suspeita radical. 

 

Mas, talvez, alguém poderia dizer-me: “Porque Sócrates, não te envergonhas 
de haver dedicado-se a uma ocupação que o fez correr perigo de 
morte?”(28b)   

 

 Que ocupação? A ocupação de filósofo. E se esta situação tão dolorosa se impôs a 

Sócrates é porque recorrendo à história da filosofia não encontramos outro filósofo morto 

explicitamente em fidelidade a sua vocação filosófica (ainda que não recorde outro filósofo 

que por ser tal haja sofrido um atentado de bomba em que pôde perder igualmente sua vida). 

Isso significa que algo está acontecendo na América Latina. Não será que está surgindo uma 

filosofia real? A filosofia cobra assim, a fisionomia de uma tarefa séria, demasiado séria, em 

cumprimento de cujos fins se pode correr perigo de morte.  

 



 

154 
 

A quem me dissesse isso, lhe responderia com palavras justas, as seguintes 
respostas: “Não disses bem, amigo, se pensas que um homem, por pouco que 
sirva para algo, deva levar em conta o perigo de doar a vida e não antes 
considerar apenas, cada vez que trabalha, se o que faz é justo ou não e se sua 
ação é própria de um homem valente ou de um covarde” (28 b).  

 

 Sócrates mostra uma clarividência assombrosa, já que o importante não é dar a vida, 

mas a justiça do motivo que nos move a dá-la. O juízo não é só o de nossa consciência. Neste 

dia, quando a alguém, pesa tanto o que lhe ocorre, quando vê seu lugar, sua casa, convertida 

em um campo de batalha, destruída; nesta manhã, desde a estância, o living podia ver as 

pessoas que passavam pela rua através do buraco da parede, por onde além disso, separava 

meus livros espalhados no meio da calçada e da rua; quando alguém via a cena, nascia a 

cólera, mas de imediato, surgiu em minha mente, outra expressão: “ Perdoa-os, pois não 

sabem o que fazem.” Os atores imediatos são meros instrumentos; os autores reais, por sua 

vez, estão cegados por uma carapaça ideológica que lhes impede compreender o que fazem. 

Pessoalmente estão perdoados. Objetivamente, são o sujeito mesmo da dominação e isso não 

pode ser perdoado; grita a vingança da história, a rebelião do povo. Neste sentido, este 

atentado é para mim, uma honra, imerecida; mas ao mesmo tempo é um signo que me mostra 

estar num bom caminho, no modo correto de pensar. É uma prova pratica da validade de uma 

filosofia.  

 Na mesma situação, o atentado, me vem à mente o ato do justo torturado. Quando 

apanha de cassetete ou crucificado –é o mesmo- e tem a valentia e clareza de perdoar, 

constitui ao outro como outro, como pessoa. Não o reduz a ser uma máquina de dor; 

permanece alguém, ante alguém. Nestes momentos limites o homem expõe toda sua grandeza 

e é necessário saber valorar estes instantes.  

 

Bem, havia trabalhado muito mal, atenienses, se ainda naquelas 
oportunidades, quando os chefes que vós elegeis para que me mandassem 
para Potidea, em Anfipolis e em Delión me designaram um posto, me 
mantive nele como qualquer um e expus a vida, ao contrario, quando deus 
me designou um posto, qual tive que pensar e aceitar, que devia viver 
filosofando e examinando-me a mim mesmo e a todos os demais (eu diria: e 
examinando a voz do povo oprimido para libertá-lo), então, pois, temeroso 
da morte ou de alguma outra conseqüência, teria abandonado a linha. Muito 
mal trabalharia por certo, e na verdade, em tal caso, qualquer um poderia 
com justiça, fazer-me comparecer em juízo por não crer nos deuses, pois 
desobedeceria à sentença do oráculo, temeria a morte e me figuraria ser 
sábio, sem sê-lo, já que seria imaginar que eu soubesse sem sabê-lo. 
Ninguém sabe, com efeito, se a morte não é para o homem o maior dos bens; 
a temem, como se superam com certeza que é o maior dos males (28 d-29 b).  

 



 

155 
 

 Cullmann, um autor francês escreveu uma obra sobre a imortalidade e a ressurreição. 

Descreve-nos o fato de Sócrates ante a morte, com alegria, quase a enfrentando como 

libertação do corpo: a morte do corpo é o nascimento da vida divina da alma. Ao contrário, 

quando dentro da tradição semita Jesus enfrenta a morte no Getsemani chora amargas 

lágrimas e sua sangue. Há então, dois sentidos da morte: num se afirma ante a imortalidade e 

outro na ressurreição. Um é dualista, Sócrates; outro é antropologicamente unitário na 

realidade da carne, o semita. A morte do semita é um enfrentamento ao nada; a do grego à 

imortalidade. O primeiro se afirma desde o nada como criação, ou ressurreição; o segundo 

como ingeneração ou divindade. Não posso prolongar-me, mas de todas as maneiras, em 

momentos como este, é necessário pensar sobre a morte, desde a morte, à luz da morte e da 

vida. 

 

Contra o que aleguei, se me disserem: “Sócrates, desta vez não levaremos 
em conta o que disse Anito, mas o absolveremos, por sua condição, com a 
pena de não prosseguir tua indagação e de não filosofar mais; mas se for 
pego dedicando-se a isso outra vez, morrerá” Se me absolvessem, repito, 
submetido a tais condições, os diria: “Eu, atenienses, os estimo e os quero 
bem, mas obedecerei mais a deus que a vocês e enquanto viver e for capaz, 
não cessarei nem pararei, em modo algum, de filosofar, nem de molestá-los, 
nem de fazê-los ver com claridade, dirigindo-lhes, a todos vós, palavras tais 
como as que costumo: ‘Ateniense, o melhor dos homens, cidadão da cidade 
maior, da mais ilustre nas artes e por seu poderio, não te envergonhes de 
preocupar-se, cuidando de riquezas, de como acrescentar o máximo possível 
a sua, e também tratando-se da fama e das honras, mas em contrapartida, 
tratando-se de seu juízo, da verdade e da alma, não se preocupam em 
melhorar, nem pensam que serão melhores?” (29 c-e).  

 

 Todas estas considerações, ainda que limitadas pela experiência grega, da 

compreensão grega, do ser, de sua ontologia, nos fazem pensar profundamente.  

 
Se corrompo aos jovens por dizer tais coisas, se alguém afirma que digo 
outras coisas e não estas, não disse nada de verdade. De acordo com isso, 
atenienses –os diria- sigam Anito, ou não, absolvam-me, ou não, fiquem 
cientes de que não poderia falar de outro mundo, ainda que morresse mil 
vezes (30 b-c). 

 

 Aos que me acusam desejaria que se fundassem em minhas obras ou no conteúdo de 

minhas aulas para acusar-me. Mas não o fazem. Ficam disseminando a calunia e esperam os 

resultados.  

 
Saibam bem que, se me fizerem morrer, sendo eu um homem como digo, se 
prejudicarão mais que eu, pois nem Meleto, nem Anito poderiam prejudicar-



 

156 
 

me no menor dos males. Não tem poder para isso, pois a meu ver, não é 
possível que o homem bom seja prejudicado por mau algum (30 c-d). 

 

  O homem que pretenda a justiça e ainda que não permita que o ressentimento lhe 

corroa ou a vergonha pela vingança, não pode ser destruído pelo opressor e suas mediações. O 

discurso da totalidade não pode destruir ao que se doa pela libertação, nem com sua morte. O 

que anuncia ao sistema seu fim é objeto de persuasão física, porque necessita eliminá-lo para 

que não continue sua tarefa. 

 

Talvez possam matar-me, ou desterrar-me, ou privar-me de meus direitos 
cívicos. Só que talvez, alguns outros, consideram como grandes maldades. 
Eu não as julgo assim, mas considero muito pior o que têm feito até agora: 
procurar que um homem morra injustamente [...] Não falteis em algo contra 
o dom recebido do deus, condenando-me. Pois se me fizerem morrer, não 
encontrareis facilmente outro como eu, posto na cidade pelo deus – ainda 
que este seja um mau risível de falar – como mutuca sobre um cavalo nobre 
e grande, mas lerdo por causa de seu tamanho, necessita ser carregado. 
Assim, pois, me parece que o deus me colocou na Cidade (30 d-e). 

 

 Nisso se define a função política do filósofo, que neste caso leva Sócrates à morte, 

quando disse ser a mutuca da Cidade. Esta é uma definição adequada da filosofia; mostra sua 

função crítico-política. O mutuca pica, desperta... mas pode ser objeto de perseguição e morte. 

É como crítica que deus coloca o filósofo no sistema. É um texto maravilhoso para entender a 

função prática–política de nosso pensar. A filosofia acadêmica, por mais revolucionaria que 

às vezes pareça, na medida em que se distancia da realidade do povo torna o filósofo como 

um contemplativo distante de todos os perigos e dos personagens da história. Perguntando-me 

pela origem do atentado, nesta manhã, recordava algumas conferências ditadas a um grupo de 

jovens políticos, a grupos sindicais; será por acaso esta persistência na crítica ao sistema 

capitalista, às burocracias...? Tudo isso vai unindo-se e se transforma em uma acusação. 

Sócrates explica: 

    

Desde criança isso me ocorre; surge uma voz e cada vez que aparece me 
separa daquilo que estou a ponto de fazer, mas nunca me incita. Isso é o que 
me faz não atuar na política e, segundo me parece, com muita razão (31 d).   

 

 Por um lado, Sócrates define sua filosofia como função política, em respeito à cidade; 

mas, por outro lado, uma voz desde pequeno o chama a tal ponto que quando estava por 

converter-se em político de profissão –como diria Weber- separa-se do processo e tomando 



 

157 
 

perspectiva, como de fora, lança novamente a crítica e não pode integrar-se completamente à 

solidariedade partidária.  

 Faz pouco tempo, estava ditando uma conferência na Faculdade de Engenharia em 

Petróleo um jovem me perguntou: “Professor, como você atua na política argentina?” 

respondi: “Como filósofo.” E me perguntou ainda: “E no Peronismo?” respondi de novo: 

“Como filósofo.” O pior que poderia fazer ao peronismo é transformar-me em um ideólogo 

do partido; porque sendo um ideólogo só poderia justificar as consignas, ainda que guardando 

a distância crítica, poderia mostrar, ou ajudar a mostrar, a via que as vezes se torna difícil. A 

filosofia agrega criticidade ao processo, mas não se confunde espontaneamente com ele.  

 Mudando de tema, explica: 

 

Estas coisas, atenienses, são tão verdadeiras como fáceis de submeter à 
prova. Pois, se é verdade que corrompo a alguns jovens, antes outros os 
corromperam, seria forçoso se, alguns deles, chegados à maioridade, 
advertissem que eu os havia aconselhado algo mau em sua juventude, agora 
se levantaram para acusar-me e vindicar (33 c-d).  

 

   Neste nível, o educador não pode deixar de alegrar-se de aceitar sua vocação, quando 

vê a seus educandos unir-se solidariamente contra os que o acusam. Meus alunos da Escola de 

Jornalismo, de Antropologia Escolar e desta Faculdade de Filosofia, ao decidir um dia de 

paralisação repudiando o ocorrido, me mostram que o caminho eleito é adequado. Nenhum 

deles me acusou que eu saiba. Acusam-me os que nunca escutaram uma aula minha: “... Mas 

alguém poderia dizer-me: “Mas Sócrates, se calasse e levasse uma vida sossegada, não lhe 

seria possível viver no desterro?...” (37 e) 

 Ao dizer isso, Sócrates foi muito claro e decidido e nos ensina o caminho a seguir. 

Para o filósofo viver no desterro é morrer uma morte mais temível que a morte física. É não 

poder pensar. Na realidade, para nós, nossa polis, tem maiores dimensões que Atenas. Nossa 

cidade é América Latina. Não quero com isso, justificar-me, mas expressar minha convicção: 

nossa pátria é a pátria grande (América Latina ) e a pátria menina (para mim Argentina) é 

parte da pátria real, histórica. Sócrates não podia abandonar a luta, o lugar de seu 

compromisso. Nós, tampouco abandonaremos o lugar da luta, apesar de ser possível. Sem a 

cidade ficaria à intempérie: não podia pensar.  

 De todas as maneiras, quando alguém sofre o que hoje sofri, lembra-se de tantos fatos 

em sua história... Alguns me dizem: - “Vês! se tivesse se calado.” Mas, na realidade, se a 

historia se repetisse, seria necessário fazer tudo de novo, igualmente, ainda que soubéssemos 



 

158 
 

de antemão o que nos aconteceria. “... Mas não digo isso para todos vós, mas apenas para os 

que votaram em minha morte...” (38 c-d) 

 Para os que votam a favor da morte do filósofo, não há justificação possível, racional 

sobre. Na realidade, o que se disse do filósofo crítico – como aquilo de marxista -, não se diz 

por erro, mas se diz com fundamento. O que critica a outro é porque já assumiu uma atitude 

na cidade. Seu dizer expressa uma opção, na qual leva a vida e usufrui os benefícios do 

sistema à custa dos oprimidos. Não é fácil, é quase impossível persuadir ao que acusa. O 

acusam por razões extremamente concretas; é em toda sua vida que se apóia a acusação.  

 Por isso é muito difícil compreender a situação do atentado depois de cumprido. Será 

necessário explicar o que se pode explicar, mas é difícil; ainda que não seja para inquietar a 

consciência dos culpáveis. Mas só se inquietarão, os culpáveis imediatos; os verdadeiramente 

culpáveis, ideólogos e políticos, seguirão dormindo com a consciência tranqüila.  

 O que se repudia com o nome do marxismo – marxismo que não conhecem nem 

interessa conhecer – é a atitude crítica frente ao sistema.  

 Uma leitura desordenada, preparada em algo mais de uma meia hora – já que entre o 

remover os escombros, fazer declarações e esclarecimentos aos meios de comunicação e o 

começar a pensar nos materiais para reconstruir a casa, não tive mais tempo -, me sugeri o que 

expressei. Quero ainda, dar a vocês, alunos de esta minha disciplina de ética, do mais fundo 

de meu ser, um testemunho de vocação filosófica, mas filosofia como instrumento e função 

política de libertação.  

 Seria algo como definir a filosofia à luz da morte e no compromisso com a Cidade; foi 

o tema da Apologia de Sócrates escrito a partir da vibrante lembrança de Platão. Penso que 

como filosofia política à luz da morte é válida, ainda que parcialmente; e ainda que válida 

para nossa América Latina  atual e sofrida. 

 Por outro lado, e para concluir, devo expressar-lhes que esta experiência do atentado 

confirmou minhas convicções filosóficas mais profundas. Depois disto só me resta o próximo 

passo: a morte. Ante ela devemos continuar pelo caminho empreendido, o da filosofia da 

libertação dos oprimidos. 103  

 
 
 
 
 

                                                 
103 O tom desta conferência, subjetivista e até moralista, explica-se pela situação que vivia o país, onde havia começado a perseguição aos chamados 

infiltrados segundo as ordens do então ministro de Bem Estar Social Lopez Rega, cuja trajetória posterior veio confirmar seus projetos reais. 



 

159 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

DEBATE 1 104 
 

 

 As perguntas foram formuladas pelos assistentes ao finalizar a quarta conferência.  

 

 Como situa a violência dentro da práxis libertadora da América Latina? 
 

 Resposta:  

 Isto foi mais ou menos abordado, não somente no que se refere à América Latina, mas 

no geral. O fato da violência, da guerra, é muito antigo. Também é um tema muito antigo, por 

isso que Heráclito disse: “a guerra é a origem de tudo”. Quando Marx disse que “a luta de 

classes é a origem da história”, é heraclitiano. Heidegger também volta a Heráclito e só nisso 

entre Marx e Heidegger não há ontologicamente ou formalmente muita diferença (digo isso 

para os heideggerianos e também para os que não são).  

 A guerra não é a origem de tudo, tampouco a violência o é. A violência é inevitável, 

porque o homem usa de sua liberdade para dominar. Isto é muito distinto ao que disse todos 

os dias, porque se afirmo que a guerra é a origem, me situo na totalidade. A origem da guerra 

é a tomada de consciência de alguém oprimido que inicia um processo de libertação e ao 

querer passar de uma ordem injusta à ordem justa, põe em perigo a estabilidade do 

dominador. Primeiro, há um amor de liberdade e uma vontade de liberdade (Nietzsche fala o 

contrário: há vontade de poder). Essa vontade de liberdade não pode deixar de cumprir-se no 

homem, porque é ele próprio; mas, ainda se pode mostrar pelas guerras a existência da 

liberdade humana. Se o homem não fosse livre, suportaria como os cachorros ou as formigas, 

a necessidade da espécie e se o fizesse, não desejaria expandir esta totalidade, que aquietada, 

não faria história, muito menos guerras contra a mesma espécie. A guerra intra-específica só 

                                                 
104 Debate ocorrido no dia 23 de novembro de 1972, após a quarta conferência (capítulo IV). 



 

160 
 

acontece entre os seres humanos; não só lutamos contra os insetos, mas também contra os 

homens. Por quê? 

 Ainda que um homem domine a outro e o dominado se creia um nada, não há 

violência, está tudo em paz. A essa paz chamam “a paz das águas podres”; a água está 

estancada, não se move e por isso está podre. Quando se põe em questão a totalidade 

dominadora, a água começa a mover-se. Assim, se um ladrão rouba dinheiro porque seu ideal 

é estar na riqueza, me é apresentado o seguinte problema: O ladrão põe em questão só um 

aspecto, mas não a totalidade. Ao passo que o herói libertador põe em questão todo o sistema. 

Quando surge este tipo de questionamento, a dominação se transforma em repressão para não 

permitir a libertação. Os espanhóis, por exemplo, organizaram exércitos para reprimir aos 

patriotas, a Bolívar, que sustentando a ideologia de Miranda pediu a liberdade da Nova 

Granada. A coexistência pacifica dos grandes se dá junto à injustiça pacifica. Quando o 

oprimido tenta libertar-se, o dominador lhe declara guerra e, ante ela, ao dominado restam 

duas alternativas: se deixa matar ou responde. Opta-se pela segunda, começa a guerra. 

 Existem, então, duas violências eticamente distintas. A violência do dominador que é 

injusta, perversa e a do oprimido que é justa porque é defesa. San Martin ou Hidalgo, por 

exemplo, eram virtuosos e o realista era o injusto. Nas guerras se enfrentam dois homens, que 

são heróis para suas respectivas pátrias, mas não tem a mesma qualidade. Na Segunda Guerra 

Mundial, por exemplo, os alemães (os que foram pintados de maus) porque lutam? Inglaterra 

se industrializou mais ou menos em 1775; Alemanha começou a industrializar-se em 1890 

mais ou menos e Japão em 1900; Itália depois, em 1920. Já era muito avançada a 

industrialização dos Estados Unidos, França e Inglaterra, quando Alemanha, Japão e depois 

Itália querem entrar no mercado internacional. Mas não os deixam entrar, não lhes dão 

colônias, não lhes dão nada; por isso declaram guerra, para poderem entrar no mercado. No 

fundo, a guerra alemã é a guerra do fraco que disse: “eu sou igual a vocês”. Quem ganhou 

esta guerra, ao contrário do que muitos pensam, foram Estados Unidos, Rússia, Japão e 

Alemanha e quem a perdeu foi Inglaterra. O que mais ganhou, na verdade, foram os Estados 

Unidos.  

 Não importa quem ataca primeiro, às vezes pode fazê-lo o dominador, outras o 

dominado. Há que se ponderar qual é a origem e quais fins perseguem cada um. A violência 

vem de vir, vis que significa força, os que temem a força, temem as paixões, como por 

exemplo, os budistas. Os budistas dizem que há que abster-se de amar, porque quando 

amamos algo, se une a pluralidade e quando isso ocorre, o mal se torna presente (Plotino 



 

161 
 

também afirma isso). Quem afirma ao outro, não pode considerar a violência má porque ela é 

força. Se eu, por exemplo, violentamente saco uma faca da mão de meu filho que quer ferir 

sua irmãzinha, essa violência é justa. Ou seja, a violência como as paixões são indiferentes; o 

assunto é para que as usamos e esta é a questão. 

 Vocês sabem o que ocorreu nas reduções jesuítas. Quando as mesmas começaram a 

produzir riquezas, os paulistas vinham desde São Paulo para saqueá-las. Frente a esta 

situação, os jesuítas pediram armas ao rei, mas este as negou. Apesar disso, os jesuítas as 

fabricaram, os índios aprenderam a usá-las e dessa maneira puderam manter longe o inimigo e 

subsistir. Quando foram expulsos em 1767, deixaram os índios com armas. É evidente que o 

uso de armas por parte dos índios era justo, porque eram os oprimidos.  

 Não significa que tudo é permitido, mas que não podemos julgar eticamente sem 

analisarmos primeiro os fatos e suas causas. Sei que ao decidir isto me exponho a despertar 

protestos de vocês; este problema não é nada fácil, é duro. As forças são como o amor, boas 

ou más, segundo o uso que faça delas.  

 A questão é muito delicada e, portanto, exige uma explicação consciente, que não dê 

lugar a interpretações equivocas. 

 Queria que ninguém ficasse tranqüilo, que o tratamento desta questão nos deixasse 

com certa intranqüilidade; com certo estado de duvida para que nos questionássemos 

positivamente. Quem diz que não se mete, já está defendendo um ponto de vista; ao não dizer 

nada, apóia o regime em vigência.  

 Não há três opções, somente duas; ou com o atual, ou com o outro. Se eu não penso os 

problemas políticos a fundo, corroboro com o dado; é inevitável.  

 

 O que opina da guerrilha na Argentina? 
 

 Resposta:  

 O que me pergunta é uma questão política que como filósofo, não me compete. É 

possível que a guerrilha, em um momento determinado, seja prudente, mas se eu opinar 

acerca da guerrilha em nosso país o faria como comentarista de café, não como filósofo. 

Posso opinar fora daqui, como um cidadão, mas não o posso fazer desde a filosofia. Teria que 

ser político, para falar com fundamento da conveniência ou não desta guerrilha. Nisto o 

filósofo deve saber quando termina sua tarefa, seu campo de atuação. Não posso opinar como 

político ou como economista sendo filósofo. Posso oferecer os critérios para distinguir o que é 



 

162 
 

eticamente mau ou bom. E se me permitem, quero propor-lhe um juízo que mais depende da 

arte militar que da filosofia. Atrevo-me a dizer que hoje, nossos exércitos são absolvidos 

pelos Estados Unidos para lutar contra nosso povo, com o pretexto de acabar com as 

guerrilhas. Não deveriam ser nossos exércitos nacionais juntos ao povo os agentes da 

libertação? Não deveria fluir para que nossos exércitos voltassem às origens como libertador, 

assim como foram os exércitos da emancipação contra a Espanha? É necessário não esquecer 

igualmente a influencia que as multinacionais fabricantes de armamento têm sobre nossos 

exércitos, tendo contato com eles enquanto estados dependentes. A questão é árdua, mas 

merece a atenção do filosofo em algo como uma filosofia da arte militar – que inclui, 

evidentemente, uma ética de libertação -. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

163 
 

DEBATE 2105 
  

 

 Perguntas formuladas pelos assistentes ao finalizar a sexta conferencia.  

 

 Doutor, o principio de libertação vem da totalidade, tal como você 
explicou? 

 

 Resposta: O que você entende por princípio de libertação? 

 

 - Você disse que há de ir até o outro, para depois voltar-se contra a totalidade e criticá-

la. Mas o homem que pretende situar-se com o outro surge desde a totalidade, já que atravessa 

a fronteira da cidade e corre perigo de morrer. Então, é verdadeiro afirmar que a origem da 

libertação está dentro da totalidade? 

 

 Resposta: Teria que pensar qual é a origem primeira. A origem primeira do processo é 

a exterioridade do outro, que é quem interpreta a totalidade e a põe em movimento. O 

movimento que parte desde a totalidade, seria a segunda.  

 

 Mas, então temos dois momentos: um é a alteridade e outro a totalidade. A 
libertação, então, pode surgir do submetido ou do que submete e logo 
reflete? 

 

Resposta:  

 Na realidade, não surge nem do submetido, nem do que submete, mas de qualquer um 

que esteja na exterioridade. Porque o submetido, enquanto tal, nunca dirá outra palavra que 

não a tautológica, a palavra do todo; e o dominador como tal, dirá sua palavra enquanto tal. 

Ao contrário, enquanto exteriores ao sistema, tanto que reconhecem a possibilidade de algo 

distinto, qualquer um dos dois pode ser o outro.  

 

 

                                                 
105 Debate ocorrido no dia 24 de novembro de 1972, após a sexta conferência (capítulo VI). 



 

164 
 

 Martín Fierro, que estava dentro do sistema, é o submetido?  
 

Resposta:   

 O velho Vizcacha é um submetido que se converte para sobreviver no sistema, 

aceitando-o. Ao contrário, Martín Fierro protesta por estar abaixo e critica:  

     

Desde criança ganhei 
A vida com meu trabalho, 
E ainda que sempre estivesse abaixo 
E não saiba o que é subir 
Também o sofrer intenso 
Tende a cansar-nos, caramba!106 
 

 Fierro protesta, porque sabe que poderia não estar abaixo; no momento em que diz 

“caramba” é o outro que grita. “Caramba!” é uma interpretação, mas quando Fierro diz “em 

minha ignorância sei que nada valho”, está dentro da totalidade. Portanto, a exterioridade se 

dá, quando alguém é livre e se considera além do sistema. Pode ser o dominador o que 

interpele, mas é muito difícil que o faça porque está muito mais identificado com o sistema 

que o dominado. Este pode ver o sistema desde fora mais facilmente; como no caso do pobre 

que está na rua e observa através de uma janela alguém que se esquenta numa lareira em 

pleno inverno. O morto de frio contempla melhor o mundo do dominador que ele mesmo. Por 

outro lado, o desamparado não se preocupa se o sistema morrer, porque ele está fora e, neste 

sentido, está livre e é futuro. O pobre é futuro porque está mais próximo ao novo, devido a 

que no antigo não tem nada a perder. O outro é escatológico porque é sempre o que vem, não 

somente se dá conta, mas ainda profere palavras novas. O que ocorre é que, na maioria das 

vezes, nós não escutamos essas palavras. O pobre, ao passo que se sabe oprimido, lança sua 

palavra de protesto: “Tenho fome!”. 

 Vocês recordam do exemplo que ocorreu ontem do índio que estando bêbado insultou 

ao patrão, mas este apenas adotou sua atitude normal de prepotência e o índio recordou-se de 

que era oprimido e voltou a calar-se? Isto nos mostra que na maioria das vezes, o pobre 

interpela ao dominador, mas quando se dá conta do risco que corre, volta (por estar educado 

na opressão)  ao natural. Ao que está à intempérie não só não o escutamos quando nos 

interpela, como sequer lhe damos instrumentos de comunicação para que grite; ainda que fale, 

não escreve. E se escreve, quem o publica? E se o publica, quem o lê? E ao não poder usar a 

rádio, a televisão, nem a imprensa, é considerado como inculto; suas palavras se limitam a ir 

                                                 
106 NT: A expressão original é Barajo! 



 

165 
 

de boca em boca, mas de boca em boca como algo que não tem valor. Porque o que tem valor 

está no jornal, rádio e na televisão. 

 Dizemos não ao outro e dizemos não a sua palavra. Deste modo, não há silêncio, há 

ruído; é a palavra dominadora que cala a palavra do outro.  

 A questão é assim: a origem exterior, nova e criadora vem do outro. È claro que o 

processo efetivo vem também da totalidade; na realidade, o eficaz é a totalidade; o outro ao 

contrário é negatividade metafísica ou o momento desestruturante de toda estrutura possível. 

A totalidade é o real enquanto é o efetivo, portanto não se pode ignorá-la, e se a ignoramos 

caímos no que caem aqueles que nega a técnica por exemplo; voltar a lavar nossas roupas 

com nossas mãos é uma forma de negar a totalidade e querer partir da opressão até não sei 

onde, conduz a um niilismo absurdo. 

Há que contar com a realidade. Sempre estou na totalidade e o outro é o que me interpela 

desde fora. Eu sou o outro também com respeito aos outros, no entanto sou outro que os 

interpela criativamente. Daí então, que não é nada fácil o começar a pensar. Tanto sou 

totalidade, que a única coisa que faço é produzir ou servir, mas não acredito no outro. Há que 

acostumar-se a ver esse fato que é a liberdade do outro. 

 

 Isto tem relação com o problema da metafísica? 
 

Resposta:  

 Todos os conceitos sociológicos se explicam a partir disto. O que significa 

massificação? Massificar é fazer de um homem parte de um todo, sem reconhecê-lo como 

exterioridade. De tal modo que há certos padrões que são para todos, são tautológicos. Mas é 

o homem que forma parte de um todo, sem exterioridade, e foi educado para que não se mova, 

para que não tenha consciência critica; a propaganda, a escola, etc. vão formando a todos os 

homens da mesma maneira. E é bom para o sistema que seja assim, para que o homem não 

grite, para que não chegue o dia em que se considere outro e ponha em questão o sistema. As 

culturas de massas são culturas totalitárias, ou totalizantes, são também ideologias 

encobridoras da dominação.  

 



 

166 
 

  

 O que isso tem a ver com Marcel? 
 

Resposta:  

 Tem muito a ver com Marcel. Lévinas, quando era jovem, ia aos sábados filosóficos 

de Gabriel Marcel. Este, em seu diário metafísico, fala do tu e, da mesma maneira que 

Heidegger e muito antes que este, em 1913, fala de que é necessário superar o sujeito. Marcel 

tratando de superar a questão do sujeito moderno, pensa no corpo e analisa o problema da 

corporalidade descobrindo que a corporalidade do outro é o relevante. Não usa, todavia a 

noção de autrui como a usará Lévinas, mas usa a palavra tu que também usa Buber (Du). 

Marcel, Buber e outros mais estão nessa tradição, mas quem a desenvolveu enquanto 

categoria metafísica e da maneira mais coerente foi Lévinas. È por isso que o tomo como 

referência preferentemente. Não obstante, isso tem muito a ver com essa tradição de Marcel, 

tem a ver com Blondel e com muitos outros.  

 

 Você enquadra seu pensamento dentro de um sistema? 
 

Resposta:  

 Se o filósofo parte de um sistema, está constituindo as coisas desde este sistema. O 

outro, como categoria negativa, tem essa fantástica capacidade de por em questão o sistema. 

O que penso é que não se deve partir ou ter o sistema; a que saber abrir-se ao outro como o 

outro. Paradoxalmente, seria um principio de assistematicidade radical; ou seja, que a 

negatividade do outro é a negatividade suprema, metafísica. Por exemplo, em Hegel, a 

negatividade lhe permitia avançar de um horizonte de objetos até outros horizontes e chegar 

ao último que era afirmativo e, por tanto, sistematizado. Ainda que coloque ao outro como a 

primeira origem, este outro se converte em um obstáculo real de sistematização, que me 

impossibilita, a priori, pensar em um sistema. É o outro o que me dará o conteúdo do que eu 

posso pensar e, deste modo, não sei aonde vou porque a história é que vai definir.   

 È verdade que afirmo certas categorias, mas no fundo são todas categorias negativas. 

Teríamos que ver de quês tipos de categorias se trata, mas de todas as maneiras é a tentativa 

de um pensar assistemático. Há um discurso racional, mas é um discurso da negatividade que 

permite que me abra ao outro, que não lhe implante em um sistema, que é o que ocorre 



 

167 
 

sempre. E ocorre, sobretudo com o homem Latino-americano, cuja voz não temos escutado. 

Repito, é a tentativa de um discurso metódico, sem sistema fechado, totalizado.  

 

 Um filósofo pode estar seguro de que sua posição é absolutamente certa ou 
a correta?  

 

Resposta:  

 Cuidado, não acredito que absolutamente certa signifique o mesmo que correta. Dizer 

que é absolutamente certa seria propor o que pretendeu Hegel, que falava do saber absoluto, 

que não pode ser outro que o saber que Deus tem de si mesmo. Creio que é uma pretensão 

absurda, que não a deve ter nenhum cientista, tampouco nenhum homem são, porque no 

homem não há nada absolutamente absoluto. Afirmar algo como absoluto é negar o futuro. Se 

aceitamos como absoluto o que disse o homem presente, negamos a possibilidade de um 

homem novo. O homem da nova ordem poderá descobrir os erros da ordem antiga e o da 

ordem futura apontará os erros do homem da ordem nova. Este é o movimento próprio da 

história humana. Quer dizer que a certeza é histórica e, portanto, não se pode pretender uma 

certeza absoluta. 

 

 

 Quer dizer que o pensamento pode aspirar só a uma verdade relativa? 
 

Resposta:  

 Não. Colocando-me nesta situação, o que me é revelado, é o que descobriria todo 

homem que estivesse em meu lugar, em minha situação. Mas o que não devo esquecer é que 

esse descobrimento é relativo a uma época; que em sucessivas épocas e frente a situações 

novas podem se descobrir outros aspectos da mesma coisa. O que descubro desde uma 

situação e momentos determinados, não esgota o ser da coisa, porque descubro apenas o que 

agora constituo: um certo sentido. Não posso ter pretensão de uma interpretação absoluta. O 

homem não pode abordar todos os aspectos, nem sequer o de uma barata, e, portanto, sempre 

esta aberta a possibilidade para que o sentido interpretado seja superado. E mais, é impossível 

que não seja assim. E é por isso que o mestre diz ao discípulo: “Eu sei que vai superar-me, 

quando ver os supostos impensados do meu pensar”, porque se pensa com base em supostos 



 

168 
 

que não se pode pensar porque ninguém pode morder seu próprio rabo. Não se pode ver a luz 

que a tudo ilumina; e, viram outros que a verão. 

 Romero, por exemplo, não pôde ver que o sujeito era o fundamento de todo o seu 

pensar, porque se o tivesse visto, teria pensado desde outro fundamento. Eu, ao contrário, um 

pouco depois dele já o posso pensar. De certa maneira, superei a Romero; mas a mim também 

superarão.  

 Não há que pretender descobrir toda a verdade, mas ser fiel a palavra da época a que 

se vive e tentar a reflexão plena com o método mais correto, ainda que não seja com absoluta 

certeza. Daí que disse ao começo que ia propor-lhes uma introdução a filosofia desde uma 

opção ética. E se há opção ética é possível descobrir o discurso ideológico. Se opto por uma 

posição, descubro certas coisas; se opto por outra opção, descubro outras coisas. O pensar não 

é nem universal nem eterno, mas está sempre situado.  

 Depois de haver optado pela libertação do oprimido elegi estar com ele; só então pude 

começar a pensar tudo o que lhes estou explicando. Porque se nego ao pobre, me considero a 

totalidade, divinizo a mim mesmo; meu pensamento e meu pensar se fecham em uma 

ontologia. Ou seja, se há um reconhecimento da liberdade na base do pensar, porque o homem 

é história, é impossível a objetividade pura - no sentido dos positivistas -  e absoluta do 

pensar. A objetividade pura, por outro lado, encerra uma contradição. Objetividade pura quer 

dizer que algo foi conhecido acabadamente como objeto; mas para que algo seja conhecido de 

todo não pode ser objeto porque deveria ser objeto do ato do criador, como dizia Kant. Se é 

objeto significa que o interpreto em um sentido e não em outro. Ou seja, que a objetividade 

implica numa subjetividade; portanto indica uma referência ou que é relativa a uma 

perspectiva. De modo que temos que aceitar que não somos deuses e ficarmos com a simples 

verdade histórica situada, social e saber que podemos progredir no conhecimento objetivo das 

coisas. 

 Hegel, ao contrário, não pensou assim; disse “eu penso” no começo e ao terminar a 

Enciclopédia afirmou saber absoluto como deus. A esta pretensão desmensurada Kierkegaard 

chama de “a soberba suprema do pensar racionalista de Hegel”. 

 

 Você, como filósofo, considera que em nosso país se pode distinguir alguma 
voz interpelante? E nesse caso, quem seriam os que interpelam? 

 

Resposta:  



 

169 
 

 Acredito que sim. Sobre isso seria muito interessante fazer um seminário 

interdisciplinar; começar a ver junto com o sociólogo, o político, o historiador e demais, qual 

é esse povo oprimido que quer expressar-se e não tem conseguido, porque o sistema tem 

calado sua voz. Sim, penso que é possível. Isto permitiria classificar certas categorias para 

que esse pensamento histórico, sociológico, político, etc. pudesse alcançar metafisicamente 

maior clareza em sua expressão.  

 

 No suposto caso de que a América Latina, Ásia e África fossem 
consideradas como outro por parte do centro, por parte dos outros, esses 
outros poderiam converter-se em totalidade? Sua filosofia lhe permite 
pensar uma co-existência de outros, ou é uma filosofia pessimista a ponto 
de não poder impedir que se constituam novas totalidades? 

 

Resposta:  

 Não, não é pessimista, nem tampouco otimista, é analética. O discurso, ou o método 

deste discurso, exige o saber mudar de perspectiva. Pode se partir da reflexão dos sistemas 

filosóficos. Tomo a filosofia européia e estando fora a destruo e abro a possibilidade a outro 

pensar. Se tomo como ponto de apoio a Europa, América Latina  é o outro, é a exterioridade. 

Mas se me situo na América Latina  estaria dentro de nossa totalidade. 

 É necessário saber situar-se em distintos momentos. Só a categoria de negatividade 

permite respeitar a uma outra história, a uma outra vida, a outro homem livre que não eu. De 

modo que se pode usar ao nível da família, do bairro, da nação, de todo horizonte. Isto 

permitiria manejar o princípio de negatividade que afirma como um fator real a liberdade do 

outro, porque os sociólogos, os investigadores de todas as ciências humanas, freqüentemente, 

se acostumam a criar sistemas, a estruturá-los descartando assim a liberdade. Então se 

descarta assim, a possibilidade que desestruturem o sistema que investigam. 

 O que pretendo é que haja um fator, um momento, que sendo nada menos que o 

primeiro, se encontra fora da estrutura do sistema e que deve ser considerado em todo o 

processo. Este é o fator que devemos situar ao começo de toda a reflexão, porque 

freqüentemente o deixam em último lugar, quando não o deixam de lado. O que não sei é se 

pensarei isso dentro de três ou cinco anos, porque pode ocorrer que se verifique não praticável 

ou que tenha que ser corrigido em muitos aspectos. Por hora serve, tanto que permito 

esclarecer o que esta acontecendo e me facilita a reformulação das coisas. Mas repito, não tem 

a pretensão de certeza absoluta. 



 

170 
 

 

 

 Tenho ouvido você citando freqüentemente a Lévinas. Como distinguiria 
seu pensar ao do filósofo francês?  

 

Resposta:  

 

 Sua pergunta me permite esclarecer uma questão que tem pra mim importância 

máxima. O pensar de Lévinas se remonta à Filosofia da Revelação de Schelling, à proposta 

de Fuerbach sobre o diálogo entre eu e você de 69 dos Princípios Fundamentais da Filosofia 

do Futuro, e em especial ao pensar de Rosenzweig em sua obra Der Stern der Erlösung. 

Poderia dizer que a Filosofia da Revelação é como uma metafísica da passividade (como a de 

Fuerbach que é todavia contemplativo e que dá importância à sensibilidade para superar o 

racionalismo hegeliano), enquanto que a nossa é uma filosofia da criatividade ou a libertação 

(como a de Marx que supera o pensar feuerbachiano agregando à passividade da sensibilidade 

a atividade do trabalho produtor). Com efeito, Lévinas permanece na escuta da voz do outro, 

mas efetivamente não pode fazer nada, produzir, criar. A filosofia da libertação, ou a 

metafísica da criatividade, descobre e descreve a atividade libertadora da mulher, do filho e 

do irmão. E em especial é o nível político do irmão onde se pode observar a diferença 

fundamental de nosso pensamento, na política da libertação mundial, nacional, das diversas 

classes. No terceiro e quarto tomos de minha obra Para uma ética da Libertação estudo em 

detalhe estas diferenças indicadas.  

 
 


