UMA INTRODUCAO A FILOSOFIA DA LIBERTACAO
LATINO - AMERICANA DE ENRIQUE DUSSEL

(versao para distribuicao em livro digital)

Hugo Allan Matos



Autorizo a reproducao integral ou de partes, desde que citada a fonte.

MATOS, H. A. Uma introdugdo a Filosofia da Libertagcdo latino-americana de Enrique Dussel. Livro eletronico

gerado a partir do Trabalho de Conclusdo de Curso apresentado a Universidade Metodista de Sdo Paulo, sob a

orientacdo de Daniel Pansarelli. S3o Paulo, 2008.

E-mail para contato: hugo.allan@gmail.com

Blog pessoal: http://hamatos.wordpress.com

Curriculum Lattes: http://lattes.cnpg.br/3791062630331998

POR UMA FILOSOFIA BRASILEIRA e LATINO-
AMERICANA QUE - NOS LIBERTE DO JULGO E
DOMINACOES =~ EUROCENTRICAS E  QUAISQUER
OUTRAS QUE VIRAO..E. CONSTITUAM FILOSOFIAS
QUE TRATEM DE NOSSAS REALIDADES NESTA NOVA
ETAPA MUNDIAL, EVITANDO CAIR NOS MESMOS
ERROS HISTORICOS, PERMITINDO-NOS NOVIDADE
HISTORICA.

10



NOTA A EDICAO LIVRO ELETRONICO

Faz quase trés anos da apresentacdo de meu trabalho de Conclusdo da Graduagdo em
Filosofia. Agora, em maio de 2011, penso tanta coisa que poderia ter feito diferente nele. Mas
uma coisa, nunca mudaria: a traducao da obra. Isso porque tenho lido e acompanhado muitos
artigos, trabalhos de conclusdes de cursos, dissertacdes de mestrado e teses de doutorado
sobre Enrique Dussel e encontro, infelizmente, erros conceituais dos mais diversos, grande
parte destes, por falta de uma introduc¢do bem feita ao pensamento deste filésofo. Em 2010,
quando Dussel esteve na Universidade Metodista, em uma de nossas conversas, qual
entreguei-lhe uma cépia deste trabalho, ele confirmou a perspectiva, dizendo que muita gente
nao entende o que ele estd dizendo por ater-se nas obras recentes e nao ter lido Introduccion a
una Filosofia de la Liberacion Latinoamericana. Creio que juntamente com meu orientador,
alcancamos este objetivo aqui, apesar de tantas falhas, ao menos reconhecemos esta
necessidade e a disponibilizamos.

Continuarei disponibilizando esta introdu¢ao com a mesma finalidade, qual creio ja ter
contribuido um pouco: divulgar a Filosofia dusseliana, a fim de propiciar um referencial
tedrico que nos permita pensar a América Latina em geral e o Brasil em particular.

O texto desta edi¢do permanece o mesmo, com pequenas atualizagdes com relacdo a
primeira versao que apresentei como trabalho de conclusao de curso do curso de Filosofia da
Universidade Metodista de Sao Paulo, onde me graduei em Filosofia e hoje atuo como
docente. Infelizmente ainda ndo tive tempo de revisd-lo integralmente. Contudo, a estética
desta versao, favorece uma leitura mais agradavel e dindmica.

Espero que este continue sendo de bom proveito, e que possamos a cada dia mais,
criar uma cultura para a filosofia no Brasil, pensando a partir de nossas necessidades, como
latino-americanos e habitantes do mundo. Um abraco.

11



INTRODUCAO AO TRABALHO

Para iniciar o trabalho, pretendo deixar claro que o motivo que o impeliu € existencial,
apos a sugestdo e possibilitacdo feitas por meu orientador. Ou seja, de certa forma, tanto a
temdtica, quanto a opcao pela traducdo do livro e a introducdo a ela, tem relacdo direta com o
momento em que estou vivendo. Portanto, ao decorrer deste, pretendo que vocé encontre em
sua existéncia motivos que o levaram a interessar-se pelo tema, ndo simplesmente porque
assim foi comigo, mas porque nao acredito ser possivel filosofar auténtico, sem que passe
pela relacdo existencial. Exporei em poucas linhas como entrei em contato com esta filosofia
e a importancia que dou a obra Introducdo a uma Filosofia da Libertacdo latino-americana.

O trabalho estd dividido em duas partes que intitulei como: Aspectos Fundamentais da
Filosofia da Libertacdo dusseliana e Traducdo da obra: Introduccion a una Filosofia de la
Liberacion Latinoamericana.

Entrei em contato com a filosofia dusseliana da libertacdo no ano de 2004, num
encontro realizado no dia 18 de junho na PUC-SP, em homenagem ao 70° aniversario do
filésofo e tinha como tema as aproximagdes das filosofias de Enrique Dussel e Paulo Freire.
Neste, encantei-me com a Filosofia da Libertacao por perceber a proximidade da teoria com a
pratica cotidiana e desde entdo, passei a estudd-la. Tinha 23 anos e estava fazendo
discernimento vocacional num semindrio dos padres carlistas - escalabrinianos. Apds cursar
dois produtivos anos de teologia, no Instituto de Teologia da Diocese de Santo André e
decidir-me em doar a vida a constru¢do de um mundo mais justo e fraterno (ou Reino de
Deus'), cansado de ser conivente com tanta injustica e opressao.

O primeiro livro da filosofia dusseliana que tive contato profundo foi Introduccion a
una Filosofia da la Liberacion Latinoamericana, em castelhano. Apesar de até a época, nunca
ter lido nada neste idioma, foi uma experiéncia fascinante e exigente. Primeiro porque nao
dominava o idioma e depois porque tudo era novo, a filosofia da libertacdo de Dussel é
totalmente diferente da histéria da filosofia européia, da qual estava mais acostumado com os
termos e conceitos, pois essa trata de coisas cotidianas, que percebo com um simples olhar ao
meu redor’. Quanto mais lia as obras de Dussel, mais me incompatibilizava com o que me era

ensinado na universidade. Apds decidir-me vocacionalmente — de que serei um pai de familia

1 Expresséo biblica que resume a misséo de Jesus Cristo: Construir um mundo mais justo e fraterno para Tod@s que comece j& e se estenda por toda
eternidade.

2 Como a opressao sofrida dia-a-dia por exemplo, mesmo que néo saiba de imediato como esta se constitui, percebo-a na carne.

12



- decidi também procurar uma universidade na qual pudesse ser orientado para rumar meus
estudos nesta filosofia. Encontrei a Universidade Metodista de Sao Paulo, onde estavam
justamente alguns organizadores daquele primeiro encontro em que participei dois anos antes.

Participando de grupos de discussdes, debates, congressos, foruns... sobre o tema,
percebi que estudantes e professores (ndo s iniciantes) de filosofia que entram em contato
com as obras mais recentes de Dussel, tém encontrado dificuldades com a linguagem dificil —
talvez porque desenvolvera seus conceitos centrais em obras anteriores - e alguns com o
idioma, que ainda € uma barreira para grande parte dos estudantes brasileiros. Assim surge a
motivacao de traduzir esta obra introdutdria. A ideia, de traduzir uma obra surgiu, na verdade,
de meu orientador: Daniel Pansarelli, que percebera minha preocupagdo em facilitar uma
introdugdo aos estudantes desta filosofia’ e me informou da possibilidade* da traducdo. Mais
que rapidamente, escolhi a obra que j4 tinha em mente e iniciamos os trabalhos.

Quis mostrar até agora que este projeto nasce realmente de uma vontade, de uma
ferramenta que poderd responder a uma necessidade percebida, desejo sociabilizar, divulgar
esta filosofia porque acredito nela. Contudo, neste trabalho, onde tenho um pouco de
autonomia quanto a interpretacdo dos conceitos, na primeira parte expus apenas 0 meu modo
de entender a questdo, enraizado em minha vivéncia pessoal, com prazer, partilhada. Espero
que aproveite esta obra e que depois de compreendida, possa auxiliar-nos nesta tarefa que ndo
€ facil. O que fazer com este conhecimento? Eis uma das questdes que perpassam ndo s6 este
trabalho, mas a Filosofia latino-americana. Um dos caminhos que busco é o de transformar a
abstracdo’ do conceito de filosofia em forma de vida. Para desde ji poder pensar por mim e
influenciar positivamente o meio em que vivo a fim de transformd-lo em um mundo mais
justo, vivendo a filosofia de forma legitima e ndo por simples vaidade intelectual. Esta tarefa
passa a ser de extrema dificuldade quando sofro as implicacdes do paradoxo que € a
subsisténcia nesta sociedade vigente e a militancia por transforma-la. Sobretudo, quando o
meio em que vivo, a universidade, o trabalho e muitas vezes meu préprio seio familiar, estd
contaminado e subsumido de todos os valores que combato. Mas nio perco as esperancgas e
ciente de que € possivel, fagco tudo o que comprometidamente posso fazer, sabedor de que a

tarefa de melhorar a sociedade é responsabilidade de todos.

3 Principalmente ao Nucleo de Estudos de Filosofia Latino-americana (NEFILAM), do qual participo.

4 Ainda que estivéssemos na orientagdo de um outro projeto sobre a leitura que Dussel faz de Marx, projeto este que fica postergado para uma préxima
oportunidade.

5 Pois quando a filosofia parte de outro lugar se ndo o que vivo, pensando problemas quais estou envolvido, ela vira abstragao.

13



Pretendo através de uma linguagem comum (j4 me desculpando dos possiveis vicios
académicos) despertar o interesse pela filosofia latino-americana, sobretudo a de Enrique
Dussel, que a meu ver € a que traz caminhos e embasamento tedrico-praxico que mais se
aproximam de nossa realidade e que melhor respondem a ela, fazendo com que a filosofia
deixe de ser aquela viagem alienante e digna de chacotas, por ser discrepante da realidade
perceptivel e passe a revelar-se como saber instrumental, poténcia de transformacao,
mostrando o quanto a teoria (seja em qual campo do conhecimento for e nao s6 na filosofia)
pode intervir na realidade quando fundida a pratica.

Espero que este seja util no sentido de provocar a transformacao social. Penso que o
principal motivo que leva alguém interessar-se por este tema € o de insatisfacio com a
realidade como estd. Insatisfacdo esta que ndo se basta enquanto tal, mas nos impele a
entender a realidade vigente para poder transformd-la. E sendo que entendé-la em sua
totalidade ndo nos seja possivel, transforma-la ndo € tarefa para poucos. Alids, qualquer um o
pode, comecando de si, com comprometimento podemos sim, nos opor a tudo isso que esta af
que diariamente gera a morte, construirmos um novo mundo. E correndo o risco deste mundo
ser pior ainda, sabemos bem o que ndo queremos e tudo o que ji ndo deu certo na histéria. E
preciso arriscar! E penso que a acdo deve ser j4, ndo acredito em forcar o momento histérico
ideal, ou esperd-lo para uma revolugdo. Acredito que a revolucdo se dd no hoje, no agora,
partindo de cada um, em grupos organizados, em classes, etnias... @s sujeit@s historic@s
penso ser tod@ aquel@ que estd insatisfeit@, oprimid@, explorad@, inconformad@ com a

realidade e quer transforma-la.

14



Sumario

1. UMA INTRODUCAO A FILOSOFIA DA LIBERTACAQ .......uueeeeeeeeeeveeveveveverersunnns 21
DE ENRIQUE DUSSEL ......uuuuuaueiiissssssssssssssssssssssssssssssns 21
1.1 Enrique Dussel: biografia e contextualizacio da obra...........cccceeeeiiiiiiiiinneeeeiiiiiiisiineenneen. 23
2. FILOSOFIA DUSSELIANA DA LIBERTAGCAO: .......ccoevveverrvereesrsressssssesessssssssssenes 29
ABORDAGEM DE CONCEITOS FUNDAMENTALIS ........uviviiiiiiiiiiiiiiiiiisisiississssssssenns 29
2.1 Tarefa da Filosofia da Libertacao ........cccccocevvvuerieiiiiiiiiiinnteniiiiiiinisnenencessneeennnes 29
2.2 Mito da Modernidade ..........c.oooveeivvmreeeiiiiiiiiiinnieniiiesieeesissseeessesssseeesssses 30
2.3 Ontologia Vigente: Totalidade: dialética dominadora...........ccccoeeeirvvnnnneiiiiiiiiissscnnnennnnnnnns 31
2.4 Superacio ética da ontologia: metafisica da alteridade: analética..........c.cceeevrvunnrennnnnane. 32
3. MOMENTOS METAFISICOS DE LIBERTACAQ. ....cucoeevevereirerersirsrersssssessssssssssens 35
20 7 ] 1 35
I o1 BT [ 37
TG I8 1)1 1 39
3.4 Anti-fetichiSIMO ......ooceiiiviiiiiiiiiiiiiiiiir s 43
4. INTRODUCAO AOBRA. I I .....................ccoovvvrrvririrrsrenns 47
5. TOTALIDADE VIGENTE .......ccccccouuuiuiiiieeeeeeeeeeeeeneeeevisnseseseessesesssessssssssssssssssssssssssssens 49
5.1 A cotidianidade MuNdana........cccccceeiieiiiiiiiiiniiineii e 49
LI N 1) 111 1) Q11T T 50
5.3 A compreensao do fundamento do ST ........cccccciiiiiiivemmuiiiiiiniiininniiiir.. 51
5.4 A compreensio como poder Ser, COMO ProOJEL0 .......ccevuuurssiirrrirrrnnnsesssssssirnessssssssssssssessssses 54
5.5 A compreensao dialética do SET......ccceviiiiiiieiiiiiiiiiiiiiiiiiniririsisiseeieee e sesssesssssssssssssssssnens 56
5.6 A hermenéutica existencial.........ccccevveeiiiisiiiiiiiniiiiiiiiii e 57
5.7 O que € VAlOX? . .ccciiiiiiiiicecenenenesitorons s aseaiioeeeaen. . BPToE S0 L ORI .. ......oeeeecenenenenserereresanas 60
5.8 A Praxis ccoceciciciiiiiiininininenenenenese Beiisaesesesianass MR ... oeceesess st it cececeeneneneerereresesesesssssanas 62
6. A ALTERIDADE OU A EXTERIORIDADE DO SISTEMA. ............uueeeueececiereeeennnee. 64
6.1 AlEm do MUNAO.......eeeeiiiiiiiiiiiiiiiiiiiieirrre e sass e s ss s e s s sanas 64
6.2 A irrupCao dO OULTO ...coovvviiiiiiiiiiiiiiii 65
6.3 O mesmo e a emergéncia da alteridade ..........cceevvvviiiiiiiiiiiiiiiiiiinini 67
6.4 O CAra-2-CATA...ccciiiiiiiinnniiieiiiiiiiiiiiieeiiiiessssiieeetiiieassstteeeissesssssssteeessisssssssssssreaessseses 68
6.5 A antropologia da palavra .......ccevviiiiiiiiiiiiii e 70
6.6 O outro como exterioridade € barbarie ...........ccccerviiveeiiiiiiiiiiiiniiiii e 71
6.7 A logica da alteridade ..........cccvveeiiiiiueiiiiiiiiiiiiirecnrc e 72
6.8 A ontologia moral e ideolOgICa .........ceerriiiriiiiiiiuiiiiiiiiiinr e 73
6.9 A logica da alteridade ..........ccovveeiiiiiueiiiiiiiiiiiiirenre s 76



6.10 O trabalho COMO SEIVICO ....ccovviiiiiiiiiiiiiiiiiii 77

6.11 O servigo como libertacao ........cccvvviviiiiiiiiiiiiiii 78
6.12 A criacido da nova ordem..........ooovvviiiiiiiiiiiiiiiiii 79
6.13 A otreidade do POVO .....ccevviiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiniii s s e e s e 80
6.14 A Filosofia latino - americana como libertaco.........ccoovveeeeiiiiiiiiisnnreeciiiiiisnineneneeennnn, 82
7. A ETICIDADE DA EXISTENCIA.......oouoveveveveeeeeeivissreresessssssssssssesssssssssssssessssssssssases 84
E A MORALIDADE DA PRAXIS LATINO - AMERICANA ....uuuuueeeiiiiiisnanan, 84
YDA N 11151 71] & 1 TS PPN 84
YN 0TS 1T () b T PP U RO PO PSP PPOP 85

A PIOLO-NISTOTIA ¢ttt sttt s et st st s bt e et e e b e e n e e r e n e s aeenre e r e ene e nnee 85
7.1 O enfrentamento: Expansio da ecumene européia..........cccceeeeiiiiiissscnnnenisinissssssnseeesssnens 86
7.2 Divisdo do mundo em centro € Periferia.........cccccueveeeieeeieieieieiereinieieieenininnenenenerereieneene. 87
7.3 Dependéncia 1atino - AMETICANA .......ccceeivieiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiieieieieieiererereierererererersrsesmsrsmsesee 88
7.3.1 A eticidade dO fUNAAMENLO ...c...eeruiiiiiiiriiiiiie ettt s et sbee s b e e neeeans 88
7.3.2 A imoralidade da ética moderna tOtaliZante ............eevueieieeriieeiiieeniie et 90
7.3.3 O mau ético como totalizagAo tOtAlItATIA. .......cceevuiiiiiiiiiiiiice e 91
7.3.4 Imoralidade da CONMQUISTA ....c.ueeuiiiiiiiiiii i e s 92
7.3.5 A dependéncia latino-aMETICANA ........ceuieueirreerrieiieeesteere ettt ee sttt et e bt seeesreesre e e senesanenree eane 93
7.3.6 O bem como: “Si-A0-OUIFO " JUSTICA .......eeviierrritirieeitee it eiee e ettt st e st e setesbe e sbeesabeesabeesaseesaeeeseas 94
7.3.7 A 1IDErtagao AIIENIAUA «...veevuiiiiieeiiieitte ettt sitee st e tee sttt e ste e sttt e sttesbeesbeesabeesabeesaaeessteebaessssaesabeesseesares 94
7.4 A libertacio como novidade criadora...............ceeeeeeeeieiiiienieeeinieeeieieieeeieieee. 96
7.5 Moralidade da PraxXiS.......ccceeeeeeeerereeieerereeereeererereeemseesererersrersrsssrsressressssssssssssssssssssssssssssee 97
7.6 O projeto futuro da Hbertagao .........cccceeeeeriiiieiiiiiiiienieeiiiioeeieieiereiereieeeeeeeeeeeeeeeee 97
7.7 Legalidade da injustiCa .......cccceeveieeiiieeiiiiiiiiiiieiiiiieieieieieieieieieiereierererereereseneseeeseeseseeeeeeeeee 98
7.8 Maldade moral da praxis dominadora.............c.eeceeeererererereeeeeeeeereeeeeeeeerererereresessresssssene 100
7.9 O ato supremamente DOM ........cceeeiiiiiiemmeiiiiniiniiieimmeiineiniiiemnsessissimiiremssisimmeesssssss 101
7.10 Bondade: moral da praxis Hbertadora ...........c.ceeeeeeeererereeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeenerererereserssesesenes 101
7.11 O Ethos da liDertacao.........ceeeeeeeeeeriiiiiieieiiiiieiieeeiieiiieieieieieieteteeeeeieieieeieeeeeee. 102
8. A EROTICA E A PEDAGOGICA DA LIBERTACAQ ......eoovevveeeeeeieeeeireresresssssssssenns 104
8.1 A LOGICA DA ALTERIDADE CONCRETA .......ocoeretrerererereressssesesesesssesesesessassens 104
8.1.1 O CAra-a-Cara aDSITALO .....c..veeiuiiiiiieeiee ettt ettt e s e et e e b e e bt e s b e e bt e sabee s eareesabeesanee e 104
8.1.2 O cara-a-cara concreto: a relagdo homem-mulNer ...........coocveeviiiniiiiiiiiicccecee e 105
8.1.4 A 1€1aCA0 PAI-TIINO ..euviiniieiiiciiiieeeeeee et 106
8.1.5 A 1elaga0 IIMAO-TTINAO ..veeruveerureeriieeitteeitteeitee st e st e sibeessbeesabeesaeeesabeesbeeesbteeseesbeessseesabeessnbeesabeesnneens 106
8.2 A EROTICA LATINO-AMERICANA .......ocoveurureererireeenesesesssssssssssssssssssssssssssesssssssssssns 107
8.2.1 A simbdlica erética latino-americana: a mulher INdia.........cccoeveeeiiiiiiiiiiieieneeeee e 107
8.2.2 A MUINET CTIOULA ..ttt et e s e st e sbe e st e smreesnee e e 110
8.2.3 A dialética dO Er0S dO MIESTIO .......cocuuiiiiiiiiiiiieeee ettt s 112
8.2.4 A erdtica da dOMINACAOD. ........eevuiiiiiiiiiiiiie i e 113
8.3 A pedagogica latino-americana..........ccccocevueeiiiiieeiininieeiin s 114
8.3.1 A pedagdgica da dOMINAGAD .....eevveerererirterieeieeteeee ettt ettt st s s e reeresieesreesreesneemeeenreens 115
8.3.2 A dominag@o pedagdgica 1atinO-ameriCaANA ......c.eerueeruieeirrierrientiereeees et seesree et sreesre e e 115
8.3.3 Interpretacdo metafisica da libertagao pedagi@iCa........cccvrvereerrieiiinierienieere e et 116



8.3.4 A pedagogia da IIDErtaC@o.........ccciiuiiiiiiiiiiiiiiiii i 117

9. A POLITICA E A ARQUEOLOGICA DA LIBERTACAQ .....cuuuoueeeeeveeeeeecvvsvevnn. 119
9.1 A politica de libertacio latino-americana.........ccccccoveiivvueeiiiiiiiiiinnineeneeees 119
9.1.2 A 1€]aCa0 IMAO-TITNAO ...veeeureerrieereesteesteestteeste s sttt esteeeesteeesseesbeesbeesabeesabeesaseesaseesseeesstesensseesssesnseesn 119
9.1.3 A simbolica 1atin0-aMETICANA .......ceiiviiiiiiiiiiieice e e 120
9.1.4 Origem da dependéncia 1atino-ameriCaNA ..........ceeerreerrierereeneeeere ettt snee e erens 120
9.1.5 Naturalidade e amoralidade dO SIStEMA.........cccueviiriiiiiiiiiiii s 123
9.1.6 Exterioridade do projeto de lIbertagao .........ccoocuiviiiiiiiiiiiiiiiiiiii 125
9.1.7 A metafisica POITEICA ......cocuiiiiiiiici s 126
9.2 A ARQUEOL()GICA LATINO - AMERICANA ......ooiiiiiiiiiiiiiiiinnnnn, 128
9.2.1 A questdo da morte de DEUS .........ccooiiiiiiiiiiiiiii 128
9.2.2 Divinizagao dO “EZO0 COZILO™ ...couvirierrieriieierieesieertt ettt et et st st e st e sa e st esreesne et st e sreenre e nesaees 128
9.2.3 Os pOs-hegelianos € 0 ALEISINO ....c.uverreerrieriireirienieetiete ettt see st sre e st sreesreen e eseesreenreereesanes 129
9.2.4 A divinizagA0 da tOtalidade........cccueirviiiiiiiiiie ittt et naee s 130
9.2.5 Atefsmo da totalidade ......cccueiiiiiiiiiiiiiiii e 130
9.2.6 Abertura a0 OULrO COMO JUSTICA ...ccuuiruriuiiiiiiiiiiiiii ittt et s 131
9.2.7 A metafisica da cria¢cdo como arqueologia da revolugao ..........coceeviiiiiiiiiiiiiiiinic 132
10. O METODO DO PENSAR LATINO-AMERICANO ..........ucecevvevevereerererrersrerererenns 134
A ANALETICA COMO RUPTURA TEORICA .......uoueeeeevevevveverererererssssrsrereresssssssnas 134
10.1 O método como caminho do PENSAT..........cccceeererrrrrrrrrrssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssses 134
10.2 O pensar como crise da cotidianidade..........ccceeevrummriieiiiiiiiiiinnnieeeinnin. 134
10.3 Volta ao mundo em busca do fundamento..........ccccccuvereriiiiciiiinnnieeeiiiiiinnneneeeen. 135
10.4 O caminho ontoldgico: Busca do sentido do Ser............ccceeeerrrerrrrrrrersrsssssssssssssssssssssnnes 136
10.4.1 O Sentido ZreZ0 A& SEI.......oiiiiiiiiiiiiiiiie it e s 136
10. 4.2 O sentido medieval dO SET........ccoviiiiniiiiiiiiniiiiiit e e 137
10.4.3 O sentido moderno do ser e a pretendida superacdo heideggeriana.........ccocecveviiviniiiniiinciinnns 138
10.5 A Filosofia como interpreta¢iao ontolégica da cotidianidade.............ccceevevueeriiisnneenninnne 139
10.6 Critica a ontologia: 0 mundo como totalidade..........c.cccceeeiiiiinmrniiiiiiiiiiinsnnenniiniinssnenes 140
10.7 Superacao da ontologia: a metafisSiCa .......cccccevviiiiiviriiiiiiiiiiiiiiiire e, 141
10.8 A palavra do outro, exterior a totalidade ..........ccccceeeeeiiiriiiiriisiniiinrirrrrrrrrsesesesesnnnnes 142
10.9 O Método ANALELICO .....eeeiiiirueeiiiiineeiiiisitieiiisnieeeiiiteeeisssneessssssteesssssneesssssseesssssssnessenns 143
10.10 A Filosofia latino-americana como analética pedagdgica da libertacio ...................... 145
11. A FUNCAO PRATICO-POLITICA DA FILOSOFIA .....uuoueeeeeeeeevereverererevsrsrarenne 148
Como situa a violéncia dentro da préxis libertadora da América Latina?...........cccoccovviiviiiiiiiniininiinn. 159
O que opina da guerrilha na Argentina? ...........ccociiiiiiiiiiiiiii 161
Doutor, o principio de libertagdo vem da totalidade, tal como vOc€ eXplicou? ........cccceevvveneerieernieenneen. 163
Mas, entdo temos dois momentos: um € a alteridade e outro a totalidade. A libertacdo, entdio, pode surgir
do submetido ou do que submete € 1080 TEflEte? ........oovirriiiiiriiirierieeee e 163
Martin Fierro, que estava dentro do sistema, € 0 SUDMEtIdO? .....c..eecverovirierienerneneereee e 164
Isto tem relagdo com o problema da mMetafiSiCa? ........cecvrovireerieiiiriirees e 165
O que 1850 tem a ver COmM MarcCel?.........cooiiiiiiiiiiiiiiii s 166
Vocé enquadra seu pensamento dentro de Um SiStEMAT........ceeoveeerieeriieerieeniie et e e 166
Um filésofo pode estar seguro de que sua posi¢do € absolutamente certa ou a correta?..........cccceeverueenen. 167
Quer dizer que o pensamento pode aspirar s6 a uma verdade relativa?........cc.ccoccvveeineeneeiiecineeneeee, 167
Vocé, como filésofo, considera que em nosso pais se pode distinguir alguma voz interpelante? E nesse
caso, quem seriam 0S qUE INLETPEIAM? .....c..covviiriiiiiiieieeti e 168

17



No suposto caso de que a América Latina, Asia e Africa fossem consideradas como outro por parte do
centro, por parte dos outros, esses outros poderiam converter-se em totalidade? Sua filosofia lhe permite
pensar uma co-existéncia de outros, ou € uma filosofia pessimista a ponto de ndo poder impedir que se

constituam novas totalidades?.........cccoviiiiiiiiiii e 169
Tenho ouvido vocé citando freqiientemente a Lévinas. Como distinguiria seu pensar ao do filésofo
TANCEST . e s 170

18



I PARTE:
ASPECTOS FUNDAMENTAIS DA
FILOSOFIA DA LIBERTACAO DUSSELIANA

19



20



1. UMA INTRODUCAO A FILOSOFIA DA LIBERTACAO
DE ENRIQUE DUSSEL

Com um simples olhar ao redor, por uma conversa informal com qualquer pessoa que
goste de pensar na vida, ao ler ou conversar com muitos filésofos e intelectuais das mais
diversas dreas, € possivel constatar que estamos caminhando para um abismo. Ou seja, que a
humanidade caminha para a sua extincdo. O sistema de sociedade vigente se constituiu por
uma ideologia que assim como tantas outras na histéria falhou em seus propédsitos. Contudo,
esta nomeada por alguns como: modernidade® é tdo influente e forte que acabou com quase
todas as perspectivas de formas alternativas de organizacao social. A crenca de que iria dar
certo, que a modernidade (e o capitalismo neoliberal, globalizado) iria elevar a sociedade a
um patamar superior foi tdo acentuada que subsumiu e subsume grande parte das formas e
esperancas de possibilidades de sociedades alternativas a ela.

Todavia, a partir da década de 60, surgiram novas forcas ideoldgicas enraizadas no
cristianismo primitivo e no contexto social da América Latina ’. Dentre os vérios movimentos
que surgiram destas reflexdes, estd a Filosofia da Libertagdo que teve diversos momentos. O
primeiro € tido como momento emergente (1960-1970), tendo vérios expoentes, dentre os
quais: Arturo Roig, Rodolfo Kusch, Leopoldo Zea, Salazar Bondy, Enrique Dussel e Hugo
Asmmann. Depois, o periodo de critica e difusdao (1970-80) realizado principalmente por:
Horacio Cerutti, Pablo Guadarrama, Fornet-Betancourt. E por fim, sua consolidacio com
Enrique Dussel, a partir dos anos 90°.

Esta obra de Dussel que traduzi e introduzi neste trabalho, a meu ver é uma 6tima
introdugd@o a seu pensamento, pois penso que toda obra filos6fica escrita tem seu rigor e/ou €
dificil por si para quem ndo € iniciado na filosofia. Mas € aqui que vejo a maior riqueza
(como introdugdo) desta obra: ela ndo foi escrita por Dussel e sim falada por ele, para um
publico concreto, existente, ndo s6 de filésofos, ou seja, € a transcricdo de 6 conferéncias
ditadas pelo fil6sofo em 1972, na Argentina. Para quem quer iniciar-se no pensamento

filosofico e para todos os que desejam fazer filosofia e/ou refletir a realidade a partir da

6 Ou de alguma forma: capitalismo. Iremos abordar mais adiante na introdugao.

7 Contexto de opressédo acentuada: censura, militarismo, ditaduras militares...

8 MANCE, Euclides André. Uma Introdugdo Conceitual as Filosofias de Libertagdo.Revista Libertagéo -Liberacion / Nova Fase - Curitiba, IFIL, Ano 1, N.1,
2000.

21


Silber
Realce


América Latina nada mais indicado do que esta introdugdo: tanto aos conceitos fundamentais
da obra filoséfica de Dussel, quanto a sua exemplar atitude de comprometimento e
honestidade intelectual com suas origens.

Introduccion a una Filosofia de la Liberacion Latinoamericana traz explicitacdes
basicas da filosofia da libertacdo dusseliana como os conceitos: totalidade vigente, alteridade,
exterioridade, eticidade da existéncia, moralidade da praxis, etc... Almejo ressaltar o apéndice
que também traduzi e ofereco junto a esta obra, no capitulo VII. Intitulado como: A funcdo
prdtico-politica da filosofia, com cerca de 10 péaginas, traz uma discussdo que nos dias de
hoje, 2008, no Brasil e em toda América Latina , nos paises pobres e os chamados de
emergentes, se faz extremamente importante, ndo sé na leitura da filosofia de Dussel, mas na
sociedade como um todo.

Quando reflito sobre a possibilidade ou impossibilidade de uma filosofia
genuinamente brasileira, alguns dos principais problemas levantados sdo: dependéncia
cultural e tedrica dos paises eurocéntricos; falta de interesse por parte das instituicdes de
ensino e pesquisa de fomentar e propiciar esta discussdo e principalmente a passividade /
impossibilidade de professores e estudantes de filosofia em nido romperem ou dialogarem
como iguais com a tradicdo filosofica vigente e/ou o mais comum, por se manterem
subservientes a ela ou ainda por ndo pensarem a partir da realidade brasileira, com
problematizacdes que tratem de nossa realidade, dos nossos problemas...”

Seja qual e como for esta filosofia brasileira e / ou latino - americana'®, para que ela
possa existir, antes, serd necessdrio repensar esta relacdo que temos tido com a histéria da
filosofia hegemonica. Contudo, ainda este ndo serd o problema central desta reﬂexﬁo“, ficarei
limitado a uma introdu¢do ao pensamento dusseliano a fim de divulga-lo. Mesmo sabendo
que na leitura da Introduccion a una Filosofia de la Liberacion Latinoamericana e da
filosofia dusseliana, estes questionamentos passam a ser inevitdveis, assim como a
possibilidade e embasamento tedrico para passar a pensar por si e/ou dialogar (em igualdade)
com a tradicao filosoéfica, ao invés de repeti-la.

Primeiro tracarei uma breve biografia do fil6sofo Enrique Dussel e em qual momento
de sua vida a obra que estou tratando: Introduccion a una Filosofia de la Liberacion
Latinoamericana surgiu. Com isso, pretendo mostrar sua postura na sociedade e as influéncias

em sua obra filosofica desde antes de sua carreira académica.

9 Salazar Bondy, explicita esta questdo da autenticidade da filosofia em sua obra: Existe una Filosofia de nuestra América?.Ed. séc.XX1.1988.
10 Que parta do Brasil, que tem ficado para tras nestas reflexdes por causa de nossas peculiaridades com relagdo aos outros paises Latino americanos.

11 Que fica para possiveis obras e artigos futuros.

22


Silber
Realce


Depois irei apontar alguns conceitos centrais que penso ser primordiais para a
compreensdo desta. Conceitos estes que estardo presentes na tradug¢do. No entanto, nesta
breve introducdo pretendo expo-los de maneira até vulgar, se assim me € permitido chamar,
com a finalidade de realmente deixa-los claros para todos aqueles que se interessem pelo
assunto, motivo que permeia e impulsiona este trabalho, como disse anteriormente.

Quanto a metodologia que utilizarei, ja adentrando em um dos pré-supostos da
Filosofia da Libertagao, partirei de um principio que é sugerido no 3° nivel de interpretacao
de Paul Ricouer no O Conflito das Interpretacdes, 0 mesmo que assume Enrique Dussel.
Resume-se no fato de que toda obra (escrita, falada, etc...) o € com inten¢des do autor. Mas o
interlocutor (leitor, ouvinte, etc...), a0 tomar contato com ela, a interpreta a partir de sua
vivéncia pessoal, dando sentidos, muitas vezes, diferentes daqueles pelos quais ela foi
elaborada.

Espero que aproveite este trabalho introdutério e comprometo-me a continuar a
reflexdo na busca de caminhos para a constru¢do de uma filosofia brasileira auténtica,

enraizada neste solo tao rico e tdo desprezado por nos.

1.1 Enrique Dussel: biografia e contextualizacdo da obra

Nasceu num povoado chamado La Paz, em Mendonza, na Argentina no dia 24 de
dezembro de 1934, numa aldeia muito pobre, camponesa, filho de pai médico (positivista-
conservador, apesar de filho de alemdo socialista) e mae dona de casa (lider envolvida com
causas sociais). Dussel deixa claro que a miséria econdmica e abundéncia agraria no meio em
que nascera e crescera e as rugas e sofrimentos de seu povo, contribuiram muito para o
desenvolvimento de sua vida. Aqui ja € possivel perceber sua sensibilidade e envolvimento
com a realidade social, de forma que ainda hoje, até em suas mais recentes obras, a gratidao e
0 ndo esquecimento de suas origens estd presente.

Em 1940, seu pai foi despedido do hospital em que trabalhava e foram para Buenos
Aires, morar na cidade grande. Odiaram e estava dificil acostumarem-se, mas Dussel cursou
o primdrio ali. Como decorréncia da revoluciao de 1943, Per6n foi elevado ao poder em 1945
e como o pai de Dussel era oposi¢do a ele, voltaram para Mendonza. No centro de Mendonza,
teve uma juventude muito fértil, fora andinista (esporte quase como o alpinismo, mas escala
os andes ao invés de montanhas), ganhando um grande concurso chamado Sao Bernardo, que

consistia numa prova de 4.800 metros de altura, o que o ajudou em sua incursdo pela Europa e

23



Oriente mais tarde; militou na A¢do Catdlica e com 15 anos ja demonstrava uma grande
preocupacdo com o proximo no campo social, visitava criancas portadoras de deficiéncias
mentais, lia os livros de Sdo Bernardo, Tereza d”Avila e Jodo da Cruz. Cursou o colégio numa
escola técnica agricola e assistiu aula na Escola de Belas Artes, ambas na Universidade
Nacional do Cuyo.

Ingressou na universidade nacional de Cuyo, militava em grémios € movimentos
politicos. Fundou a Federagdo Universitaria do Oeste (FUO) e foi presidente do Centro de
Filosofia e Letras (CEFYL), sendo preso em 1954 por causa de sua oposicdo a Perén. Cursou
filosofia tradicional (5 anos), sobretudo a terceira escoldstica. Era-lhes exigido o grego e o
latim e indicado o alemdo. Leu os cldssicos nos textos originais (Platdo e Aristételes em
grego, Agostinho e Tomas em latim, Descartes e Leibniz em francés, Scheler e Heidegger em
alemao). A ética, sobretudo, lhe fascinava e para ela € que rumavam seus estudos. Sua vida
académica era norteada pela militancia politica, ndo se preocupando com notas e avaliacdes,
apesar de nunca ter sido reprovado. Licenciou-se aos 23 anos (1957), como ele mesmo diz'? a
mentalidade colonial latino - americana o impelia a experiéncia européia, portanto, partiu para
a Espanha com uma bolsa de estudos. Foi em um barco, com a passagem mais barata que
pudera comprar, estava saindo para uma experi€ncia nova, totalmente incerta e desconhecida.
Numa viagem que durou 24 dias, passou por Buenos Aires, Montevidéo, Santos, Recife,
Dakar, Marrocos, descobrindo um mundo periférico que até entdo estava fora de sua
consciéncia. Chegou ao porto de Barcelona e pegou o trem para Madri, para o colégio
Guadalupe, onde viviam duzentos estudantes de toda a América Latina. Nesta época nasceu
em si a consciéncia do ndo-europeu, ndo espanhol e de que era Latino-americano, distinto do
europeu. Foi para o oriente. Dormindo no chdo, pedindo dinheiro para comer, foi caminhando
por varias cidades espanholas, passando pela Itdlia, Beirute, Damasco (em guerra Sirio-
Libanesa), Amman (deserto que lhe recordou muito sua infancia) e Jerusalém. Depois, enfim,
Israel, onde conheceu um sacerdote Francé€s chamado Paul Gauthier, que lhe possibilitou
trabalhar um més numa cooperativa drabe de carpintaria. Gauthier lhe convidou a voltar
quando terminasse seu doutorado.

Em Abril de 1959, de volta a Espanha, termina seu doutorado, na mesma linha
escolastica tradicional, contudo, ja desejante de retornar a Israel. Na primeira pagina de sua
tese, como homenagem ao povo israelense e saudoso de sua experiéncia, sempre num Viés

Latino-americano, citou o trecho biblico: “Bem-aventurados os pobres...”. Sua tese versa

12 Cf. seu artigo: En bUsqueda del sentido (origen y desarrollo de una filosofia de la liberacion).Neste Dussel faz uma auto-biografia mostrando os

momentos mais significativos da construgéo de sua obra. Disponibilizado na Internet, inclusive em seu site: http://www.enriquedussel.org

24



sobre a problemdtica do bem-comum, defendendo a posi¢do de Jacques Maritain que expunha
uma filosofia politica propondo a democracia e a primazia da pessoa na sociedade
corporativista que estava se estabelecendo. Mas por que citou este trecho biblico que invoca
aos pobres? Gauthier, seu mais novo amigo, era simplesmente obcecado pelo tema e Dussel
declaradamente assumiu mais esta responsabilidade categorial em sua filosofia, agora nao
trataria apenas da América Latina pobre, mas também do pobre na América Latina, tema que
jé era de seu conhecimento e preocupacdo teolégica. Compromisso este que surgiu nao s6 por
aderéncia tedrica, mas pratica de sua convivéncia e trabalho sofrido junto a Gauthier e aos
trabalhadores arabes por dois anos, trabalhando dez horas por dia.

Dussel volta para a Europa e ao passar pela Grécia, a estranhou. Antes, a tdo comum
Grécia, origem da filosofia, que havia aprendido sua lingua, estudado seus cldssicos, origem
da Europa, linda, tornara-se estranha e sem sentido. Depois de sua profunda experi€ncia
existencial em Israel, percebera que para falar dos pobres da América Latina, deveria partir do
oriente € ndo da Grécia. Pois enquanto a filosofia de Jerusalém falava da possibilidade de
revolucdo dos pobres, dignidade do trabalho, Athenas falava da liberdade dos homens livres,
da impossibilidade de emancipacao dos escravos, etc.

Na Franca, escreve a obra O Humanismo Helénico" que visa definir claramente as
contradi¢des insuperdveis refletidas na filosofia cldssica grega, sobretudo da idéia de polis, que é
totalmente contrdria as categorias de dualismo Ontico (corpo-alma), categoria de uno do ser e da
contemplacdo, cujos conceitos resultam num escapismo da realidade politica e depreciacdo do
corpo. Em 1964 termina de escrever O Humanismo Semita'* que trata das experiéncias dos povos
semitas que partem desde além do ser, do nada como realidade criadora e possibilitam a
concepgdo de ser corporal, sexual, a partir do conceito de basar (hebreu), que significa carne, ou
seja, o ser humano em sua integralidade, ndo aceitando a dualidade corpo-alma, mas
possibilitando um respeito ao corpo, ao ser em sua integralidade, onde a ética atinge sua perfeicao
na entrega politica dos profetas para com os pobres, até a morte.

Podemos constatar que Dussel por onde passa faz filosofia, e, sobretudo que o faz a partir
de um horizonte Latino-americano. Na Francga, ainda em 1961, cursa bacharelado em Teologia e
escreve O Dualismo na Antropologia da Cristandade: desde a origem do cristianismo até antes
da conquista da América®. Nesta época, trabalhava como bibliotecario universitirio na Sorbone;
Dussel o leu atentamente Merlau Ponty, que faleceu nesta mesma época assim como a Husserl,

em Francé€s num curso que fazia com Paul Ricoeur. Neste mesmo periodo, tomou contato com a

13 Escrito em 1961, publicada na Argentina em 1976 pela Editora universitaria de Buenos Aires.
14 Também publicado pela Editora Universitaria de Buenos Aires, em 1969.
15 Publicado pela Editora Guadalupe,1974.

25



obra de Leopoldo Zea e além de uma mudanca categorial, provocada pela fenomenologia, sua
filosofia sofreu uma mudanca geografica, pois Zea propunha que era preciso reescrever a historia,
incluindo a América Latina nela. Além disso, conhecera sua esposa Johana, casou-se, teve um
filho e uma filha, fez um doutorado em Histdria.

De volta a Argentina, em 1969, conquista a catedra de ética na Universidade Nacional
de Cuyo. Dussel diz que suas aulas eram sobre a fenomenologia, sobretudo Heidegger,
Merlau-Ponty, Husserl, sobretudo Heidegger que estava em alta na Argentina.
Filosoficamente, Dussel ainda ndo havia despertado para a militincia; militava
teologicamente, depois da segunda conferéncia do Conselho Episcopal Latino-americano'®,
que fomentou explicitamente o combate as injusticas e denunciava a violéncia
institucionalizada que se estabelecera na América Latina com a ditadura militar. Neste
mesmo ano, tendo sido criticado varias vezes por sua postura filoséfica passiva frente a
dependéncia da América Latina dos paises eurocéntricos, Dussel se propde a dedicar-se a
uma Filosofia da Libertacdo, cujo pré-suposto seria acabar com tal dependéncia no campo
filos6fico. A obra Para uma Destruicdo da Historia da Etica" foi a resposta a seu curso de
filosofia naquele ano. Neste mesmo periodo, com o fim de melhorar sua dialética, se debruca
sobre a filosofia de Hegel e os pds-hegelianos, sobretudo Marx. Sem maiores novidades, por
jé ser militante, Marx era uma leitura habitual.

Foi nesta época que conheceu a obra Totalidade e Infinito, escrita por um judeu,
nascido na Lituania e naturalizado francés, chamado Emmanuel Lévinas. Lévinas viveu cerca
de cinco anos num campo de concentracao nazista, convivendo com as atrocidades cometidas
se pOs a refletir a questdo de como € possivel que um ser humano seja capaz de matar outro.
Desenvolvendo, dai, sua filosofia da alteridade'®. Dussel, a partir da reflexdo proposta por E.
Lévinas, re-configurou todo seu pensamento, pois conseguira, a partir dela, vislumbrar a
superagao das ontologias de Hegel e Heidegger.

E neste momento de sua histéria que nasce Para uma ética da Libertacdo latino -
americana. Transcricdio de 6 conferéncias, nas quais aborda os termos Outro, Mesmo,
Exterioridade, Metafisica... os quais também iremos tratar mais adiante.

Em 1971, houve o II Congresso de Filosofia na cidade de Cdérdoba. O problema
fundamental discutido era sobre a possibilidade de uma filosofia essencialmente latino -

americana. Acompanhe um trecho breve do discurso de Dussel neste congresso:

16 O CELAM trata-se de um conselho que reflete a agdo da Igreja Catélica na América Latina e Caribe.
17 Publicado em 1969 pela editora Ser e Tempo.

18 Conceito que trataremos mais adiante.

26



Toda esta metafisica do sujeito, expressdo temdtica da experiéncia fatidica
do dominio imperial europeu sobre as colOnias, se concretiza primeiro como
mera vontade universal de dominio, mas real e historicamente como
dialética de dominador-dominado. Se hd vontade de poder, hd alguém que
deve sofrer seu poderio (...) € por isso sua filosofia universalizou sua posi¢do
de dominador, conquistador, metropole imperial e o fez por uma pedagogia
inconsciente, mas praticamente infalivel, que as elites ilustradas sejam nas
colOnias os sub-opressores que mantenham os oprimidos em uma cultura de
siléncio, e que, sem saber pensar e falar por si, os oprimidos s escutem por
suas elites ilustradas, por seus filésofos europeizados uma palavra que os
aliena: os faz outros (...). A tarefa da Filosofia latino - americana que tenta
superar a modernidade, o sujeito, deverd propor-se a detectar todos os
rastros deste sujeito dominador nordatlantico em nosso oculto ser Latino-
americano dependente e oprimido. Deste ponto de vista, toda simples
repeticdo entre nés do pensado e dito no nordatlantico ndo significard a
inocente vocagdo de um intelectual sé ocupado com o académico, o tedrico.

7

Esta mera repeticdo ndo critica € agora, uma culpavel adesdo, com vida,

pensar e palavras, a uma auto-domesticacdo para que outros aproveitem os
. e = |

beneficios da opressio'’.

O peronismo volta ao poder argentino, prometendo elei¢cdes diretas. Contudo,
confirmou-se como um poder populista, despético. E pior: muitos intelectuais que se diziam
de esquerda, o apoiaram e permaneceram ao seu lado, fazendo papel de extrema-direita,
oprimindo o povo. Foi neste momento que a filosofia da libertagdo dusseliana assumiu outra
funcdo, além de superar a ontologia hegeliana e heideggeriana que servem como instrumento
de dominacao, por ocultar e/ou impossibilitar a identificacdo e afirmacdo de culturas proprias
da América Latina. O novo objetivo € superar este populismo, assim como, identificar,
classificar, denunciar... os mecanismos pelos quais somos dominados, explorados, enganados,
também no campo politico. Contudo, este novo objetivo deve ser perseguido ndo com o
partidarismo, ou seja, criagdo ou engajamento em partidos e/ou grupos especificos, mas como
filésofo(s). Utilizando-se da criticidade permitida pela filosofia de criticar de fora, sendo
pratica efetiva e militante.

Em 1973 a casa de Dussel é bombardeada pelo peronismo, destruindo grande parte de
sua biblioteca pessoal, contudo, sem causar-lhe danos fisicos. Em Marco de 1975, fora
expulso da Universidade Nacional de Cuyo. Exilado no México em 1976, consegue entrar
como professor na Universidade Autonoma Metropolitana e na Universidade Autonoma do
México.

E € neste contexto, em 1977, que publicam a transcri¢do das conferéncias de Dussel e

nasce Introduccion a una Filosofia de la Liberacion Latinoamericana.

19 DUSSEL, Enrique. Metafisica del sujeto y liberacién. Conferéncia ditada no Il Congresso de Filosofia de Cérdoba.1971.

27


Silber
Realce


Dussel ainda hoje ndao mede esfor¢os, com 74 anos, ndo para de produzir e propagar
sua Filosofia da Libertacdo latino - americana. Vejo em sua obra esperangas acima de
qualquer pessimismo ou repressdo causada pelos mecanismos vigentes e a tenho enquanto
embasamento tedrico-praxico necessdario para a fundamentacdo de culturas, economias,

ciéncias sociais, politicas... autenticamente latino - americanas.

28



2. FILOSOFIA DUSSELIANA DA LIBERTACAO:
ABORDAGEM DE CONCEITOS FUNDAMENTAIS

Foi possivel até aqui, contextualizar a Filosofia da Libertacdo dusseliana e a obra que
passaremos a apreciar na tradu¢do. Contudo, vejo como de extrema importancia uma visita a
alguns principais conceitos, para que ao lermos esta obra, ja tenhamos uma visita prévia a
eles.

Para iniciar, uma questdo fundamental: o mundo estd dividido em centro e periferias.
Esta divisdo iniciou-se a partir de 1492 com a subsun¢do da América a Europa. Explico: antes
disso, o mundo sempre teve centros e periferias, mas como veremos na obra, eram sistemas
regionais € havia vérios centros e periferias que conviviam harmoniosamente. Significa dizer
que a Europa configurou-se enquanto unico centro do mundo com o roubo das riquezas de
suas periferias, sobretudo as da América Latina . Antes disso, era periferia do sistema
regional anterior. E a partir desta configuracdo politica, ideoldgica, pretende-se universal,
instala o sistema mundo, justificando a imposicao de seus valores, crengas, culturas... como

universalmente validos, importantes para todos.

2.1 Tarefa da Filosofia da Libertacdo

Como vimos a Filosofia da Libertacdo dusseliana se apresenta com dois propdsitos
que se fundem em um dtnico: Libertar filoséfico-politicamente. Ou seja, quer libertar a
filosofia da hegemonia eurocéntrica que se perpetua em nosso meio, mesmo com a
incompatibilidade de ndo verificarmos sua validacdo na sociedade, por termos valores,
crengas, culturas... distintos aquelas em que foram elaboradas, fazendo assim que filosofia
seja sindnimo de viagem, abstracdo, fuga da realidade, etc... E quer libertar-nos politicamente,
mostrando-nos alguns mecanismos de dominagdo e exploracdo que normalmente nos passam
desapercebidos no cotidiano e sdo tdo eficazes em seus propdsitos, em todas as dimensdes de
nossa vida. A libertacdo filosdfica e a libertagcdo politica se completam e sdo inseparaveis,
contemplam todas as dimensdes de nossa vida pessoal e social, sendo assim, possibilitam-nos
instrumentos tedrico-praxicos para libertacdo integral, ndo s6 como pessoas, mas coOmo

sociedade, impelindo-nos a uma nova ordem.

29



2.2 Mito da Modernidade

Dussel faz uma critica a histéria vigente, ao modo como é contada. Sendo assim,
rompe com a hegemonica histéria da filosofia, fazendo filosofia da histéria. Nesta critica, ele
inclui, sobretudo, a histéria da filosofia que permitiu teoricamente que chegassemos a este
contexto de ameaca a espéciezo. Sua critica ¢ radical contra a modernidade®, ideologia que
pretende legitimar que a Europa é o tnico centro do universo e que por isso pode
universalizar-se, criar um império (o que € a tentativa — e €xito — do capitalismo globalizado,
se ndo um império?). E esta constituicdo da Europa enquanto centro, ndo foi apenas
geografica e politica, foi principalmente cultural e ideoldgica. Primeiro afirmando-se
internamente como centro do mundo, depois, interpretando toda histéria como corroboradora
com esta afirmacdo, lendo-a como histéria antiga enquanto paidéia, ou inicio; idade medieval
enquanto pré-moderna e principalmente com Hegel, idade moderna como fim da historia,
conforme Dussel bem nos descreve no Método para uma Filosofia da Libertagdo , no capitulo
Superagdo analética da dialética hegeliana. Contudo, a Europa® s6 conseguiu ser centro pela
violéncia, dominagdo, exploracdo, roubos™... que cometeu e comete 3 América Latina e
paises periféricos ainda hoje. Além disso, o que ainda lhe permite estar no centro € a censura
cultural e intelectual que impde ao nosso continente e outras periferias. Através de intelectuais
e governantes vendidos a este propdsito — e/ou ao dinheiro vindo dele — ndo medem esforgos
em perpetuar sua ideologia, tendo como principal instrumento o sistema educacional de
ensino publico. Estas acdes produzem uma periferia mundial em dimensdes nunca vistas na
histéria da humanidade. O que a modernidade faz, ideologicamente, ¢ a simplificacdo do
mundo®* (banindo a multiplicidade de seres, por exemplo, resumindo toda relacdo em ser-

objeto) para depois teorizar sua compreensao e poder domina-lo.

20 Dussel defende esta tese, como por exemplo, em seu discurso no Férum Social Mundial ocorrido no D.F./México no dia 24 de janeiro de 2008, no painel
intitulado como A crise civilizatéria e o fim do modelo neoliberal alterado pelo filésofo, em sua fala, para: A crise civilizatéria: o modelo neoliberal. No qual ele
defende que a crise e fim do modelo neoliberal inicia ao descobrirmos que a terra é finita e os recursos naturais séo finitos. Sempre os projetos politico-
econdmicos ndo divulgaram e ndo levaram em consideragdo o lado negativo de suas realizagdes e estes efeitos chegam a seus limites absolutos que se
ndo revertidos, “...a humanidade vai a morte e desse século nao sei se passamos...”. Discurso presente em:

http://br.youtube.com/watch?v=2ErUZWLBf3¢.
21 Ibid; também o faz de modo sistematizado em sua Etica da Libertagdo na idade da globalizagdo e da exclusdo, Vozes, 2000.

22 Hoje também o Japao e principalmente os Estados Unidos: o que constitui o conceito Eurocentro.
23 Pode-se pensar que é um exagero deste autor utilizar a palavra roubo, mas Dussel o faz, sobretudo no capitulo Ill, no inicio do subtitulo Dependéncia
Latino-americana desta obra.

24 Enquanto método.

30



2.3 Ontologia Vigente: Totalidade: dialética dominadora

Este sistema de dominagdo tem sua fundamentacdo principal na ontologia®, criada
nesta mesma modernidade. Simplesmente ignorando a tradicdo metafisica que vinha desde
muito antes do nascimento da filosofia grega%, os filésofos modernos, sem contextualizar os
problemas metafisicos vigentes negam-os totalmente, ignorando a tradicdo e criam —na
verdade continuam- uma nova filosofia — baseada nos gregos -. Filosofia esta que fundamenta
o eu®’- ontoldgico - como centro da existéncia, vindo a gerar a forma de relacionar-se que
bem conhecemos hoje (egoista, egocéntrica, utilitarista, conquistadora, dominadora...). Esta
ontologia causa um fechamento do ser humano nele mesmo. Este fechamento se da de tal
forma que o tdnico ser existente passa a ser o eu” e tudo e todos com quem se relaciona
passam a ser objetos, entes. Descartes afirma que somos coisas pensantes, Heidegger afirma
que somos entes (coisas) abertas ao ser, Hegel afirma que ser e pensamento sdo a mesma
coisa. Para termos uma idéia mais clara do que estou dizendo, tudo com que (eu) me
relaciono é pensado por mim, € ente, objeto de meu mundo.

Se aceito alguma ou todas estas definicoes sobre o ser, toda violéncia, toda
manipulag¢do, dominagao, reificagﬁo29 e negacao do outro estdo justificadas, pois o centro € o
eu. Assim, justifica-se o exterminio e roubo de toda a América Latina , justifica-se ainda hoje
toda a manipulacdo, subsuncdo, aniquilagdo causada pelo eurocentro aos paises distintos dele,
aos paises tidos como pobres, como barbaros, etc... pois 0 que nio pensa (como 0 centro) nao
€ (ser) e portanto € coisa a servi¢o do ser (eurocentro). Toda afirmacao ou filosofia que aceite
ou repita isso, estd perpetuando o mesmo, o que ja estd ai, este fechamento que Emmanuel
Lévinas chama de totalidade e Dussel assume como um dos principais conceitos de sua
filosofia.

Para sintetizar, permitir-me-ei algumas repeticdes de termos. O eurocentro, a partir da
filosofia, nega a metafisica, transforma o eu em centro ontolégico do universo. Transforma a
Europa em centro geogrdfico do universo. Sendo o eu (ser-racional), centro do universo e o
centro do universo € a Europa, segue que a Europa € o eu (ser-racional) do universo e todo o
resto que ndo seja 0 mesmo que € este centro, que nio esteja neste centro, que ndo pense

como ele é objeto e portanto estd a seu servico. Esta é a dialética dominadora européia, na

25 Que significa estudo do ser, ontologia, diferente de metafisica, conforme serd tratado adiante, no tépico 2.4.

26 Que acompanha a humanidade desde os primeiros resquicios de comunidade

27 E ndo mais Deus, como era na filosofia medieval e nem o logos da filosofia antiga.

28 E no caso de Heidegger (inspirado em filésofos anteriores) nem o eu escapa de ser transformado em objeto, e ainda sim, esta fechado em si.

29 Transformagao do ser em coisa

31



qual, a tese, antitese e sintese sdo todas elaboradas pelo mesmo. Nao ha espaco para outro ser,
ou seja, apesar do fato de que a Europa justifica-se enquanto dominadora legitima por causa
desta forma de pensar, nds, os dominados ndo temos possibilidade de fazer a antitese, de
argumentar, de reagir, pois afinal, ndo somos. Afirmag¢des como que os indios sdo apenas
bestas, sdo barbaros, sdo outra coisa que ndo nds, e portanto, deve ser submetido a nos servir,
a meu ver, ainda hoje, demonstra como pensava um europeu no contexto da invasdo européia

a América e muitos pensam ainda hoje.

2.4 Superacao ética da ontologia: metafisica da alteridade: analética

A filosofia ocidental sempre foi ontolégica. Desde a Grécia até os dias de hoje.
Aristételes, Descartes, Hegel e Heidegger trataram e confirmaram como hegemonia a questao
do ser, da esséncia das coisas, da ontologia, como preocupacdo hegemonica. Segundo Dussel,
nem Marx que criticou a estes escapou. O que chegou mais perto foi Lévinas, mas ndo
rompeu esta totalidade, ainda sua preocupacgdo, apesar de criticar toda a tradi¢do anterior, €
com o ser, criticando a ontologia e propondo a ética em seu lugar™. E a partir da leitura de
Emmanuel Lévinas, Dussel afirma que a necessidade da transcendéncia (Metafisica) €
inerente e essencial ao ser-humano que sai de si, por sua alteridade, ou seja, a afirmacao de
ser outro, diferente de tudo e todos, com sua personalidade prépria e ndo pode, como pretende
esta totalidade, ser transformado num objeto, pois € outro ser. Eis o tnico sentido valido para
a afirmagdo de que somos todos iguais, pois todos somos seres. Contudo, somos todos
distintos e qualquer tentativa de igualagdo, classificagdo, conceitualizacdo... passa a ser
violéncia, dominagdo e virtualizacdo do Outro. Todavia, se ndo é a questdo do Ser,
ontoldgica, o que preocupa a América Latina, qual é? E o que preocupa o Brasil? Enquanto
diferentes que sofrem o contexto de dominacao, exploragao e opressao até hoje?

A alteridade, ou o fato de reconhecer-se como diferente, distinto, tem seu dpice na
relacdo rosto-a-rosto. O rosto, para Lévinas expressa toda nossa subjetividade e alteridade,
pois € unico desde sua configuracdo fisica. Toda subjetividade do rosto, desde rugas
configuradas a partir do sofrimento, até a pele esticada por causa de plasticas. E o que parece
nos expor a alteridade € o olhar. Quando olhamos para alguém, sentimo-nos interpelados por

este e somos, por natureza, responsaveis por ele; desde sempre, mas especialmente a partir do

30 Cf. cap. VI: O método do pensar latino americano; a analética como ruptura tedrica.

32



olhar ao Outro. Imagine-se olhando frente a frente, demoradamente para uma pessoa que ama.
Milhdes de sentimentos podem lhe ocorrer, ndo € mesmo? Dussel intensifica este conceito de
rosto afirmando que este rosto que trata Lévinas, ndo pode ficar na abstragdo, pois para nos,
ele tem nome, o vemos todos os dias, € do pobre. E mais, ndo qualquer pobre, € de um pobre
especifico, que lhe traz todo seu sofrimento, exploracdo, agonias... Agora, imagine-se
olhando, do mesmo modo que anteriormente, mas, para uma crian¢a desconhecida que esta
chorando de fome e que lhe pede algo de comer. E bem provavel que sinta-se responsavel por
ela. Pode até atribuir esta responsabilidade a outros, contudo, naquele momento do olhar, sabe
que és tu, responsavel por ela. Isso ocorre, segundo Lévinas™, porque temos desejo do
infinito™. Desejo este que sO se alimenta na relagdo concreta, no respeito a alteridade, no
olhar e na relagdo responsavel com o outro. Desta forma, todas as nossas relacdes pessoais
passam a ter outro significado, passamos a respeitar o Outro em sua totalidade, ndo
importando quem seja.

Quando nos damos conta desta responsabilidade que temos (e negdvamos) por este
outro, € conseqiiéncia abrir-se para ele, sair de si e deixd-lo expressar-se, num ato de
compaixﬁo33. Se isso ndo € realizado, de nada adianta, a alteridade nao € respeitada. Para
superar a ontologia, de forma ética nao basta a constatacao da existéncia do Outro, diferente.
Nem a constatacdo da nossa responsabilidade por ele. Mas tem que sair de si e ir até ele, num
ato de escuta, gratuidade, compaixao, alteridade, dando-lhe a palavra e escutando-o de forma
que sua palavra (com toda subjetividade, sobretudo quando oprimida) é encarada como
verdade suprema. A unica forma de ocorrer uma relagdo concreta € na alteridade e para que
esta seja respeitada, a palavra € o principal meio de expressdo, na relacdo rosto a rosto, no
olhar. E neste momento da abertura ao Outro, ao diferente, que ocorre a superacio da dialética
da dominacdo. A esta abertura, Dussel chama de analética. Define-a como o método da
filosofia da libertacdo®, opondo-se a dialética dominadora que vemos diariamente
perpetuando-se, presente inclusive em Marx. Dussel a justifica — como se precisasse —
dizendo que os europeus, mesmo Hegel, ndo tiveram coragem de ir até as ultimas
conseqiiéncias da propria dialética, ou seja, a analética € o desenvolvimento natural da

dialética que fora omitida ou ndo alcangada pelos europeus. E nem poderia sé-lo, pois s6 €

31 LEVINAS, E. Totalidade e Infinito. Trad. José Pinto Ribeiro. Lisboa: Edi¢des 70, 1988, p.21.
32 Resumidamente, desejo do sagrado que se opde e desmistifica a vontade de poder Nietzscheana.
33 Sofrer com, sofrer junto a.

34 Cf. cap. VI: O método do pensar latino americano; a analética como ruptura teérica, p.140 ss.

33



possivel para quem estd de fora, exterior a Totalidade e tem possibilidade de afirmar-se

enquanto Outro.

Daniel Pansarelli expde esta questio assim:

A impossibilidade de reducdo do rosto Ontico ao ontoldgico, isto &, a
revelacdo de um ente (outro) que ndo pode ser reduzido ao ser (mesmo) de
uma totalidade constitui o elemento natural para o questionamento cujo a
ontologia nao é capaz de responder. Pde-se assim em crise todo o sistema
ontolégico por conta de sua negatividade quanto a presenga de mais que um
ser dentro de sua totalidade: tudo deveria reduzir-se a Ontica, a entes, cuja
dedugdo € possivel a partir do ser, mas o rosto 6ntico do outro ndo é passivel
de deducdo. Esta impossibilidade, segundo Dussel, constitui um quarto
momento do movimento que agora é ana-dia-lético, ao ponto que exige a
substituicdo da ontologia ante sua insuficiéncia em atender a continuidade
natural deste movimento... Embora seja inicialmente sugerido como um
método, o que pode levar a subestimada caracterizacdo como algo
meramente formal, a analética na filosofia da libertagdo garante, com a
existéncia de mais que um sujeito, uma dimensao de praxis a0 movimento,
posto que o ser ndo é mais uno na totalidade, mas estd em constante relacio
com outro sujeito, ndo havendo mais um senhor da situagdo, do mundo
enquanto totalidade (...) Nao havendo mais a categoria ontoldgica, segue em
sua construgdo o filésofo da libertacio, o nivel dntico ndo mais se justifica.
Serd, pois, redimensionado de acordo com o elemento que substituird a
ontologia no fundamento do movimento, constituindo-se assim o derradeiro
quinto movimento™

Portanto, a metafisica da Filosofia latino - americana, é antes de qualquer outra coisa

ética. Nao se preocupa mais com o Ser, mas com a rela¢do entre os seres, expondo assim, uma

nova razao, uma racionalidade ética.

35 PANSARELLI, Daniel. A Filosofia da Libertagdo e sua Etica. Revista Urutagua n°04, maio2002.

34



3. MOMENTOS METAFiSICOS DE LIBERTACAO

Talvez, por ironia, a libertacdo seja um dos temas mais polémicos e menos discutidos
dentro da prépria Filosofia da Libertacdao. Serd por ja ser um pré-suposto a necessidade de
libertacdo? Nao parece ser tdo simples assim a questéo36. Pois, como tratar de libertagdo com
pessoas que se contentam em viver sob dominio, explorados, alienados...? Longe de querer
responder a esta questao, pensei ser importante aponta-la, uma vez que o debate existe.

Apontando caminhos de resolugdes e reflexdes, no decorrer de sua obra Dussel afirma
que a libertacdo do ser humano em todas as suas dimensdes se da com o respeito e a
afirmacdo da alteridade, seja na relacdo de pai e mae com filhos e filhas, ou educador-
educando (pedagdgica); seja com seus irmaos e concidaddos (politica), seja em na relac@o
homem-mulher: (erdtica) ou ainda em sua relacdo com o absoluto (arqueoldgica) e com a
natureza (poiética), de forma antifetichista. Ambas se complementam e nio tém uma ordem
determinada, ocorrem diariamente de forma complexa.

Ter ciéncia da necessidade desta libertagdo € muito importante, mas € apenas o
primeiro passo para que ela ocorra. Dussel nos mostra vdrias implicacdes que sao
apresentadas pelo cotidiano que sdo impossiveis de serem apenas ignoradas. Pretendo agora,
refletir sobre como ocorre a dominagdo nestas dimensdes da vida e apresentar alguns

caminhos de libertacdo, segundo o fildsofo.

3.1 Erotica

Ha milénios a mulher ndo € respeitada enquanto outra, enquanto diferente, enquanto
mulher. Ela é sempre vista no ocidente como coisa a servico do homem, da familia.
Recentemente ha algumas acdes no sentido de libertagdo, contudo, até muitas destas, sdo
machistas e buscam igualar a mulher ao homem, sendo assim, ndo sai do mesmo. E se a
mulher ainda é oprimida, ainda sofre violéncia institucional, esta, enquanto mae de familia,
educadora, em seu ambiente de trabalho e convivéncia serd opressora e perpetuard 0 mesmo.

Precisa, portanto, de ter sua alteridade respeitada. Como?

36 Dussel entra em cheio nesta questao no capitulo II:A alteridade ou a exterioridade do sistema, sobretudo, no tépico: o servico da libertagéo.

35



Dussel nos mostra®’ que para sabermos como se constituiu a erdtica latino - americana,
podemos pesquisar algumas obras de arte™, pois nestas, de modo geral € mostrada a simbdlica
de determinada época, ou seja, costumes, relagdes, cultura, etc. Mas, neste caso, especifico,
ele busca 0 modo como a mulher € vista nas sociedades, desde as pré-hispanicas, até os dias
atuais. Surpreendentemente soube que geralmente, nas sociedades Latinas pré-européias,
sobretudo as agricolas, a mulher teve um papel de destaque e central. Tanto que o nimero de
deusas e entidades divinas vitais para estas era enorme. Apesar disso, é possivel perceber que
a preponderancia da violéncia do masculino sobre o feminino é retratada a partir de deuses
masculinos que exigem sacrificios de virgens. Contudo, as virgens que eram consagradas ao
deus Sol, por exemplo, ndo eram violadas, se o fossem, morreria ndo s6 o homem que
cometera tal ato, mas também toda sua familia. Este dado nos mostra, entre outras coisas, que
a mulher era respeitada e de certa forma, até cativada na sociedade. Em contrapartida, bem
sabemos o que fizeram com as indias, os europeus, ao chegarem aqui. Assim, fica
evidenciado que através da simbolica, sobretudo, expressada na literatura e pintura de nosso
povo, podemos saber sobre ele.

Passando para a origem do Ocidente, a Grécia, Platao pode nos dizer muito sobre a
erética também. Para ele, a definicao de Eros, ou amor, é o amor do mesmo pelo mesmo. Ele
justifica sua concepcdo a partir da mitologia, recorrendo a um deus chamado Andrégino. Este
era muito forte, entdo, os outros deuses, tiveram que separd-lo em dois, o separaram em
homem e mulher. Assim, quando um homem e uma mulher se amam, na verdade estdao
amando a si mesmo, sua outra metade, o que conhecemos como cara metade ou tampa da
panela. Mas, para ele, a unica utilidade da mulher € gerar outra parte do mesmo, o filho.
Percebe que ndo hd espaco para outro, para o diferente? Aristoteles € ainda mais claro, diz em
sua Etica a Nicomaco que o homem livre” é animal politico e a mulher deve mesmo ser
submissa a ele e estar a seu servico.

Na modernidade, o mesmo ocorre. Descartes, Hegel e Nietzsche tém descri¢des sobre
as mulheres de fazer inveja a qualquer Platdo. Mas hd ressalvas. Emmanuel Lévinas, por
exemplo, afirma que a mulher manifesta-se como alteridade primeira.

A mulher, portanto, aparece como objeto sexual em tudo. Suas capacidades politica,
pedagégica, foram totalmente deturpadas pelas culturas e tradi¢des anteriores e € por isso que

quase nao existem fildsofas, por exemplo. Hoje, sua beleza serve para vender a imagem de

37 Cf. Cap. IV: A Erética e a Pedagdgica da libertacéo, tépico A erética latino — americana.
38 N&o so pinturas, mas mdsicas, esculturas, poesias,etc.

39 Lembrando que homem livre é o aristocrata, e ndo o escravo, o trabalhador bragal, o estrangeiro, a mulher, o barbaro...

36



uma empresa, de um produto. Nada mais que isso. A mulher precisa libertar-se erética,
pedagégica e politicamente. Nossa sociedade configurou-se enquanto machista, sendo assim,
a reflex@o sobre as a¢des sdo dadas a partir do universo masculino, desta forma, passa a ser
um problema ético. Mas, os movimentos feministas que em geral poderiam contribuir para
esta libertacdo integral da mulher, de forma organizada, t€ém lutado para igualarem-nas aos
homens com o discurso de mesmos direitos e mesmos deveres. Parecem ndo perceber que
assim, s estdo reproduzindo o amor pelo mesmo e fechando a possibilidade do distinto, do

outro, da afirma¢do da mulher enquanto tal.

3.2 Pedagogica

A libertacdo pedagdgica divide-se, ao menos aqui, por fins diddticos, em pedagdgica
“erdtica” no sentido de ser a relagdo de educador-educando e pedagdgica - politica, quando
considerados o sistema de ensino, relacao institucional educacional, etc.

Um casal pode em seu ato de liberdade incondicional decidir ter um filho, apesar de
que hoje em dia primeiro o tém, depois o suportam, constituindo assim, uma familia. A
crianca que nasce de uma familia cuja mulher ndo tem sua alteridade respeitada, serd
oprimida, desde seu nascimento, comecando, por exemplo, por levar o mesmo nome do pai ou
av0, o que manifesta explicitamente a dominagdo e perpetuagdo do Mesmo. Ou pior, pode ser
negada antes de nascer, pelo aborto. Mas, se ndo abortada, ela cresce e precisa ser educada.
Mas seus pais, professores e educadores sao mulheres e homens que geralmente nao t€ém sua
alteridade respeitada e ndo respeitam, portanto, a alteridade desta crianca. Como ocorre uma
pedagdgica de libertagdo?

A libertacao pedagdgica se da no combate a alienagdo cultural e na conscientiza¢do do
povo, do excluido, do oprimido, do pobre. A Filosofia da Libertacdo, além de politica, € antes,
pedagdgica. Dussel nos aponta caminhos eficazes para que essa pedagdgica erdtica ou politica
seja de libertacdo e ndo de opressdo, dominacao e perpetuacdao do mesmo.

Normalmente, na histéria da filosofia e no ensino de filosofia no Brasil, t€m-se como
exemplar a maiéutica socratica como método ideal de ensinar dialogando, fazendo participar
da constru¢cao do conhecimento. Contudo, poucos percebem que Sdcrates, na verdade, com
suas perguntas, direciona a resposta de seu interlocutor para as verdades gregas, fazendo-os

crer que sdo divinas, eternas, imutdveis: o mesmo. Isso é caracteristico de uma pedagogia

37



dominadora: fazer crer que suas idéias é que sdo as verdadeiras, entre tantas outras. Esta € a
dominacdo pedagdgica maior, querer instituir suas verdades como verdadeiras em detrimento
de outras como mentiras, falsas, ou invélidas. A sintese desta dominacdo ocorre na
modernidade quando Hegel, na Fenomenologia do Espirito diz que o saber absoluto € um
eterno recordar e assim sendo, possibilita o fim da historia, sem possibilidade a nada de novo
e o dominio eterno do Mesmo.

Concretamente, no Brasil, na América Latina, o europeu chega e destréi nossas
religides, nossas linguas, nossas culturas, nossas formas de viver, como se nada fossem. E nos
impde o mesmo que ele €. Contudo, antes nos relaciondvamos de forma respeitosa com a
natureza, tinhamos simbologia propria, enraizada na natureza, no dia-a-dia. Mas imporam a
noés a simbologia deles (do mesmo: a exploracdo, o dominio, etc...) e esta € incompativel com
nossas origens e assim, ficamos entre o que éramos e o que eles sdo. Dai a meu ver € uma
farsa dizer que o Brasil é um pais multi-cultural, multi-racial, quando estas defini¢des ndo sao
relacionadas com a realidade; quais s@o as caracteristicas que herdamos dos europeus e nos
sdo uteis e realmente tem correspondéncia na realidade brasileira e/ou latino - americana?
Quais dos povos amerindios eram (ou sao) uteis de alguma forma e podemos resgatar? Na
verdade, ndo sabemos (ou negamos) quem somos. Precisamos nos redescobrir, pois estdo
tomando nossa terra, 0 que nos era mais caro € mais valorizivamos, estamos “entregando de
bandeja”.

Como se daria esta libertacdo pedagdgica? Dussel, ao longo de sua filosofia, nos
propde caminhos concretos, praticos. Sem, contudo, nos dar uma bula de como fazer, pois
bem sabemos que elas geralmente ndo se aplicam a realidade. Estes caminhos apontados pela
filosofia dusseliana da libertacdo sdo a partir da alteridade e por isso, podem ser uteis em
qualquer realidade, porque respeitam as diferencas abrindo-se para o diferente. A libertacdo
pedagodgica ocorre em primeiro momento quando nds educadores, nos reconhecemos como
oprimidos—sub— opressores, como diz Paulo Freire, parte da dominacdo e portanto,
dominadores. Depois, a consciéncia de que o mundo estd dividido em centro e periferia e que
fazemos parte da periferia e é a partir daqui que temos que nos educar e educar aos nossos.
Um outro fato que deve ser levado em consideragdo para uma educacdo libertadora € que
quando respeitamos a alteridade dos educandos antes de tentar ensind-los algo, devemos
aprender com eles quem sdo e o que precisam saber. Temos um grande desafio e € aqui que
comega a aparecer a importancia da pedagdgica politica, ou seja, o educador por si, pode fazer

muito ¢ ndo depender apenas do sistema educacional instituido, por exemplo. E triste a

38



realidade que estamos vivendo: educadores preocupados apenas consigo € que se quer
configuram uma classe e que ndo tém participacdo enquanto tal na elaboragdo, cobrancga e
pratica de politicas publicas que efetivamente libertam. Muito ao contrario, o comum é vé-los
elogiando o sistema vigente que a cada dia vem perpetuando esta fotalidade. Copiando taticas
e estratégias norte-americanas (do centro) e aplicando-as a nossa realidade, por exemplo,
acentuando cada vez mais a ja drdstica ma-distribuicdo de renda e o abismo educacional

existente entre a elite capaxa da perpetuacao deste projeto do mesmo e os excluidos, pobres,

dominados por este.

3.3 Politica

Como libertar-se politicamente? O que serd uma politica da libertagao? Nos dias
atuais, 2008, Dussel lanc¢a sua mais madura obra que trata da tematica, seu titulo € justamente:
Politica da Libertacdo: Historia Mundial e Critica. Mas, é necessdrio que conhecamos os
pré-supostos politicos de sua filosofia para podermos compreendé-la em sua evolugdo, que
acompanha a evolugdo do tempo.

Para Dussel a politica comeca em toda relacdo entre irmdos*’. Ou ainda, toda relagcdo
entre pessoas que nio seja a pedagdgica e a erdtica. Quando instituido um sistema politico
quem estiver no poder ird governar para estes irmdos da mesma maneira que os trata na
relacdo pessoal. Ele nos mostra alguns motivos pelos quais iniciam-se a corrup¢do, a
dependéncia... e aponta caminhos para uma politica eficaz e justa. Assim, podemos dividir,
por enquanto, a politica em politica - pedagdgica e politica - politica.

Nas relagdes politico-pedagdgicas - assim como nas relagdes erdticas e pedagbgicas -
se respeitada a alteridade, ou relacdes libertadas e libertadoras, o valor que se pode invocar no
sentido de tentar elucidar ainda mais o que € esta relac@o concreta, dltera, é a benevoléncia.

Ou seja, o querer bem ao outro, enquanto tal perpassa a amizade que € a benevoléncia
mutua, que bem conhecemos em Aristételes, que resumidamente tem por trds o interesse e a
utilidade. Querer bem ao Outro, sem criar expectativas a cerca do que ele pode dar em troca,
sem conceitud-lo, ou tornd-lo objeto de minhas necessidades ou da satisfacio destas. Para que
possa realizar-me. E necessario o amor na gratuidade que parte do Eu, de mim, sem depender

em nada do Outro. Somente aquele que deseja o bem, a libertacdo do Outro que € o pobre,

40 Ver. Cap. V: A Politica e a Arqueoldgica da Libertagao; a) A politica da libertagdo Latino-americana; A relagdo irmao-irméo.

39



desde o Eu, € que pode instaurar uma politica de justica. Mas, esta politica nos é negada e
totalizada, reproduzindo o Mesmo, desde o “arrombamento” da América.

Pois antes da chegada dos europeus, temos documentado algumas coisas sobre o
império Inca, por exemplo, e este era um socialismo muito mais justo que qualquer forma de

governo posterior que temos conhecimento, conforme Dussel nos aponta:

Se ddo conta do papel que a autoridade desempenhava ali? Sem sombra de
ddvidas, essa distribuicdo dos bens foi muito mais justa que nas posteriores
épocas; trata-se do socialismo incaico.*!

Para ter uma idéia, Dussel nos conta, tomando como fonte o inca Garcilaso, que
quando um homem casava-se neste império, recebia para sua mulher certa quantidade de
terras. As terras cultivadas aumentavam de acordo com que aumentava a familia. Perdia a
familia do filho quando se casava, mas nao perdia as terras da filha, que podia a qualquer
momento ser despedida por seu marido e neste caso, ndo podia ficar sem terra. Os vizinhos
cultivavam primeiro as terras das vitvas e dos enfermos, depois as suas e por ultimo as do
império.

Para refletirmos sobre politica, é necessdrio antes, termos plena consciéncia que nosso
ponto de partida € o Brasil, situado na América Latina, dependente do eurocentro. Saber como
surgiu esta dependéncia e o modo que ela se dd ainda hoje ¢ primaz para uma filosofia
auténtica. Bem sabemos que na época da invasdo os europeus transferiram sua oligarquia para
cd e o povo origindrio desta terra era feito seu servo. Depois, as lutas de independéncia dos
povos e de parte das proprias oligarquias européias, se libertaram dos reis, mas continuaram
subservientes as metropoles, vendendo nossas riquezas minerais em troca de produtos do
centro, produtos estes que s6 podiam ser consumidos por esta oligarquia neocolonial, por
serem caros. Esta era a concretizacdo de uma das teses de Adam Smith, que em seu livro
Investigacdo Sobre a Natureza e Causa da Riqueza das Nagoes, de 1776, ele afirma que no
comércio com as colOnias, a metrépole sempre deveria sair em vantagem, ter beneficio, lucro.

A politica € uma atividade de todos, assim, ndo hd a separacdo didética que fizemos
em politica - pedagdgica e politica - politica, no proprio conceito de economia politica temos
esta indissociagdo presente: Economia = oikonomiké ou a totalidade da casa, doméstica.

Sinteticamente, Dussel nos diz que economia € a relacdo do ser humano com a natureza. Esta

41 Cf. Cap. V, A politica da libertagéo latino-americana ; A simbdlica latino — americana.

40



relacdo € cultural, pois tudo o que o homem faz em sua relagdo com a natureza, a fim de
transformé-la para o seu beneficio, é cultura, por exemplo, quando faz carvio da 4rvore.

E neste sentido, a cultura, também determina como se dao as relagdes entre as pessoas.
Ao dar uma flor para outra pessoa, coloco a natureza ao servigo desta. Se ela tem fome e dou-
lhe comida, ou se cansada esta e ofereco-lhe um lugar para descansar... Assim, a natureza nos
serve como uma mediagdo. E quando esta mediacdo, esta relacdo, € feita entre irmdos (nfo s
de sangue, mas entre iguais), € politica. As diferentes formas de relacdes com a natureza é que
determinardo diferentes formas de politica.

Aqui entra uma das maiores caracteristicas do capitalismo, que € a venda de matéria-
prima e mado-de-obra (da periferia) por um valor menor do que vale (ao centro) e a compra
dos produtos industrializados (do centro) por um valor maior do que vale. Perceba o modo
que nos relacionamos tanto com a natureza, vendendo-a por preco simbolico (praticamente
dando-a) como com nosso préprio corpo (ou for¢a de trabalho), para obtermos um valor bem
inferior ao que sabemos valer afim de depois comprarmos do centro produtos bem mais caros.

A politica na modernidade (que estd vigente hoje) se fez de forma amoral. Ou seja,
rompeu qualquer relacdo com qualquer moral possivel. Torna-se normal e até justificada a
imoralidade, o roubo, o dominio, perseguindo um tunico fim: o lucro. E o pior, é que a
filosofia moderna ajudou que isso ocorresse. Hobbes, por exemplo, no Leviatd, afirma que
com os de forca equivalente vale o pacto, a fraternidade, mas com os mais fracos, deve-se
domind-los, sem dar-lhes chance de unirem-se ou com outros iguais tornarem-se fortes. Ou o
proprio Nietzsche que apesar de ser critico da modernidade, afirma que através da vontade de
poder, o herd6i € aquele que consegue criar, destruindo a ordem vigente e indo mais além. Ou
seja, o apice disso € a conquista, o conquistador. Portanto, esta relacdo politica moderna se
afirma como natural e toda e qualquer possibilidade que se oponha a ela, é tida como
fraqueza...

Como se dard uma politica de libertacdo? Para que ela ocorra, € necessdria a ciéncia
de todas as formas de economia e politica ja aplicadas e possiveis, pensando-as de forma
diferente. Quando estamos refletindo sobre libertacdo, temos presente, o povo oprimido, gue
precisa ser libertado. E para que ocorra a libertacdo, é necessario que seja claro quem precisa
libertar, ou ainda, que conhe¢a quem quero libertar. Ndao parece haver outra forma possivel se
nao a de dar voz, de perguntar a este povo pobre: quem és? Assim, o partido ou sujeito
politico deve colocar-se como ouvinte, como aprendiz, numa atitude pedagdgica, conforme ja

refletimos. E a partir desta atitude, conhecerd nao s6 a quem, mas o que pode fazer para

41



libertar. E este ato de escuta, analético, ndo pode ser apenas na elaboragdo do projeto politico,
mas deve ser constante, do comeco ao fim seja da vida, seja do exercicio da politica como
oficio.

E aqui me parece propicio deixar claro que a Filosofia da Libertacdo dusseliana tem
um ponto de partida bem especifico: o povo da América Latina . Assim, toda a filosofia, seja
ética, pedagdgica, erdtica e sobretudo a politica, parte do povo pobre e € para ele. Pois, € ele,
o sujeito histérico® capaz de afirmar-se enquanto outro, exterior 2 ordem vigente, negando o
momento de negagdo da dialética dominadora, ou seja, ndo € preciso que este povo negue a
exploragdo que sofre, pois se assim o for, dentro do movimento dialético a sintese serd que ele
se adapte, se iguale ao mesmo e passe de explorado a explorador, seja incluido a ordem
vigente®. Esta realidade do pobre de exterioridade prdtico-poiética® constitui-o na época de
crise como sujeito histérico por exceléncia. Pelo contrdrio, para que haja a libertacdo,
negando esta negagdo, portanto, afirmando-se enquanto povo pobre, explorado, excluido,
afirmando-se enquanto outro, criando o diferente, o novo. Sempre havera excluidos nos mais
diferentes sistemas no decorrer da historia, pois a histéria analética é sempre aberta ao outro,
ao novo, ao exterior, como nao existe sistema perfeito, o0 novo sempre aparecerd fora do
sistema vigente.

Contudo, o sistema politico vigente, seja qual for, legitimado pelo povo pobre,
excluido, os incluird e se fechard enquanto instituicdo. Mas, pode ainda assim, continuar este
movimento analético nio fechando-se totalmente e ndo sendo necessaria a dominacao, quando
nao for capaz e/ou lhe for solicitado, o poder se renova com outros agentes politicos, eleitos
pelo povo, da forma que ele quer e precisa. O povo estd além de qualquer poder instituido. E é
por isso que para que haja a libertacdo politica, € necessario que haja libertacdo do pobre, do
camponés, do operdrio... Ele precisa libertar-se pedagdgica, erética e politicamente para poder
assumir-se enquanto outro s6 assim, quando assumir o poder, fard diferente da ordem vigente,
do mesmo. Pois mesmo que o pobre, o oprimido, ou o povo assuma ao poder, se ndo assumir-
se enquanto outro, ndo fara revolugdo alguma, apenas repetird o mesmo.

A radicalidade desta politica de libertacdo € tamanha que liberta o pobre da

dependéncia do saldrio, por exemplo, e revoluciona a nog¢do que se tem de trabalho. Para

42 O mesmo conceito de sujeito histérico que para Marx, mas difere-se no modo de revolugao entre outras coisas. Enquanto para Marx e mais ainda para
grande parte dos marxistas contemporaneos, a revolugdo se d4 em escala macro e de uma vez, para Dussel, ela transcende estas categorias e parece que
desde a totalizagdo de um sistema, a partir da exterioridade, j& ha um inicio de revolugéo, que se culmina com o estabelecimento de uma nova ordem.
Dussel diz que a Revolugao que propde Marx e muitos marxistas, € uma libertagdo alienada, cf. p. 94 ss.

43 Que é o que ocorre com as elites dos paises pobres, sobretudo, da América Latina. Ainda que foram exploradas quando néo elites, ao enquadrarem-se
no sistema ou assumirem representatividade no poder, corrompem-se.

44 Possibilitando nova politica e nova tecnologia.

42



explicitar um pouco disso, ouso citar-me num artigo que escrevi sob exigéncia da disciplina
Filosofia latino - americana, quando cursava o sexto semestre de minha graduacdo em
filosofia na Universidade Metodista, sob orientacdo do Professor Daniel Pansarelli (que

inclusive ja citei neste trabalho):

A totalidade vigente se rompe com a descoberta deste novo sujeito historico,
o pobre, exterior a ela e que exige, por sua provocagdo, uma continuacdo da
histoéria, a partir de uma revolucio que lhes permita manifestar sua poténcia
criadora, produzindo o que o sistema ndo lhes permite. Os trabalhadores,
portando, ndo s6 “o proletariado”, mas quem possui a capacidade
revoluciondria de ir além da totalidade do sistema e se define ndo como
assalariado mas, além disso, através de novas formas de economias que
superem esta dependéncia do saldrio, até que o trabalho e o trabalhador ndo
serdo mais assalariados...”

Assim, vejo que € interessante dizer que a totalidade seja de uma pessoa ou de
um sistema, em suas relagdes erdtica, pedagdgica ou politicas, se d4 quando se fecha em si
mesmo, ndo abrindo espago para o Outro, para o diferente, para o exterior a esta totalidade. E
i1sso ocorre porque fetichiza-se. Refletiremos agora um pouco mais sobre 0 modo como se da

esta fetichizagc@o e no que ela consiste de fato.

3.4 Anti-fetichismo

A morte de Deus provocada pela modernidade aceita e praticada até por muitos
marxistas e te6logos, deu espago para um fenomeno predominante na opressdo e dominacdo
das massas. Ao pregar o ateismo, sobretudo para o povo, que € crente (e tem sua simbologia e
sua fé)*® deram espaco para que a modernidade nos oferecesse outros deuses que tomaram o
lugar dos antigos. A arqueoldgica trata da relacdo do povo com o sagrado e a fetichizacao
que passa por todas as outras dimensdes da vida.

O inicio da formulagdo tedrica da fetichizagdo da totalidade do eu, se did com
Descartes, ao tornar o eu fundamento de toda a experi€éncia deste enquanto extensdo dele
mesmo. O discurso do método € justamente a teorizacdo disso, um eu que fundamenta tudo a

partir de seu discurso. Spinoza, sé continua o trabalho, afirmando que o ex é uma substancia e

45 Cf. em: Dimensao Politica da Filosofia da Libertagdo dusseliana. De minha autoria, postado em: http://www.consciencia.org/docs/dussel_hugo.doc.
46 Dussel se apropria aqui da tese de Hugo Assmann sobre o assunto. Principalmente no livro: A idolatria do mercado que foi escrito junto com Franz

Hinkelammert em 1989, publicado pela Vozes, eles demonstram o quanto o capitalismo se apropria da simbologia e teologia do povo.

43



que sO pode existir uma substancia, converte o eu em deus. Depois Hegel termina a imprensa
fazendo desta subjetividade do eu, o sentido de tudo adquirido por sua ldgica. Seja na
filosofia da natureza ou na filosofia do espirito. Assim, esta subjetividade, torna-se divina,
pois ela € tudo, é o ponto de apoio de todo juizo possivel.

Diante disso, Feuerbach nos propde o ateismo, dizendo que devemos negar este deus e
passar da teologia para a antropologia. Pois para ele, este deus instituido é apenas a razao
pensando a si mesma, entretanto, o sentido vem antes da razao e para ele, vemos o fu, diante
de nds, antes que ao eu de nds mesmos. Marx, além de dizer que este deus é a razao pensando
a si mesma, diz que ele tem uma fun¢do ideoldgica dentro do sistema, e em O Capital,
mostra-nos que devemos ser ateus contra a fetichizacdo do dinheiro, enquanto deus.

Este ateismo que nos propde os dois filésofos entdo —dentre outros- é contra a
fetichizacdo do eu europeu, eurocentrico e esta negacao, parece ser justamente, a condi¢ao de
possibilidade de um absoluto alterativo, outro, diferente de todo e qualquer sistema possivel.

Assim, a questdo da morte de deus, ganha outra formulacido: Qual o Deus que estd
morto? Qual o absoluto que se nega? Ou negamos ao absoluto alterativo e afirmamos o deus
do sistema, caindo num panteismo, ou negamos o sistema enquanto panteista e afirmamos,
ainda que inconscientemente, o absoluto alterativo. O absoluto divino ndo pode ser negado,
pois € a origem e quando se nega a origem una, afirma-se o panteismo. Nao ha trés
possibilidades. O povo, sobretudo pobre e oprimido, ndo cria s6 o produto de seu trabalho,
mas cria mitos e simbolos. Ao negarmos esses mitos e simbolos auténticos do povo, damos
espaco para que o sistema vigente os afirme, com valores do préprio sistema’’.

A modernidade matou o absoluto alterativo e afirmou-se enquanto divina. Contudo,
foi morta enquanto tal e estamos chorando —ou festejando- sua morte. Agora, além de perder
sua divindade imposta, a Europa ndo tem como esconder o sangue que tirou dos povos
explorados. Contudo, ainda ndo reconhece sua culpa, ndo permitindo assim, a libertacdo dos
povos enquanto outro. Para que surja a possibilidade da reafirmagdo do absoluto alterativo, é
necessario que o centro o reconheca e este serd o ponto de apoio para o novo sistema mundial.

A implicacdo imediatamente politica da arqueoldgica, do anti - fetichismo, parece ser
que os sistemas politicos —todos eles- tendem a se absolutizarem, se divinizarem,
pretendendo-se eternos. Assim, para que haja uma politica de libertagdo —como uma erética e
pedagdgica- € necessdria a afirmacdo do absoluto alterativo que estd além de qualquer

sistema, de qualquer imposi¢ao. Deus existe enquanto origem criadora de tudo, sendo assim,

47 Ibid.

44



toda criatura € contingente e possibilitada por ele. Nenhum sistema, nenhuma institui¢do,
nenhuma pessoa, pode afirmar-se enquanto absoluta, quando s6 hd a possibilidade de um

absoluto.

45



IT PARTE:

TRADUCAO DA OBRA: INTRODUCCI()N A UNA FILOSOFiA
DE LA LIBERACION LATINOAMERICANA

46



4. INTRODUCAO A OBRA

Estas seis conferéncias foram ditadas ao vivo na cidade de Viedma (Rio Negro),
cabeceira da patagbnia Argentina, entre os dias 22 e 24 de novembro de 1972. As
conferéncias constituiram um ‘“discurso falado” e ndo um “texto escrito”. A professora de
filosofia, Maria Susana Garcia, teve a gentileza de transcrever as conferéncias gravadas, que
foram ditadas num esquema muito geral, indicado nos titulos e subtitulos da presente
publicacdo. Assim, ndo se deve exigir desta obra a precisao de um texto filoséfico escrito.

Estas seis conferéncias querem permanecer numa linguagem simples, quase vulgar -
sobretudo no nivel dos exemplos -, as teses fundamentais que foram trabalhadas de maneira
técnica e filoséfica em outras obras minhas. A vantagem desta exposi¢ao € possibilitar a visao
do discurso em sua clara positividade, sem os rodeios proprios do oficio (ou a deformacao
erudita do mesmo). Este trabalho €, pois, uma franca indicacdo de todas as teses demonstradas
na filosofia da libertagcdo, que estdo sendo trabalhadas por um grupo argentino. Dentro deste
grupo, nossa posicao é particular e nao inclui a de nossos outros colegas e amigos.

Contudo, ndo € mal recordar que é de todos os tempos filoséficos o usar dos estilos
literarios: um, esotérico, para os filésofos iniciados e para os discipulos da “escola”; outro,
exotérico, para as pessoas cultas, para os dirigentes e gestores histéricos que nao sao nem
pensam ser filésofos. Antigamente, este segundo tipo de obra era confeccionado em forma de
didlogo. Hoje, seria sumamente artificial tal estilo que, ndo sé resultaria em uma literatura
sofisticada, como também, praticamente, custaria a seu autor tanto ou mais tempo que uma
obra escrita. Enquanto, este novo estilo que temos descoberto € algo real, auténtico. Sdo
conferéncias ditadas para um publico concreto, histérico. Nas pdginas que seguem, pode ver-
se o exemplo geogréfico situado, o sotaque regional, a indicacdo circunstancial patagénica ou
de Viedma, cidade de uns vinte mil habitantes. Estes elementos ndo sé nido os eliminamos,
mas os guardamos preciosamente. E um discurso proclamado quase exortativo (protréptico
para os gregos), que foi dito com entusiasmo. Todavia, temos presentes os rostos atentos dos
oitenta participantes das conferéncias, ditadas no “centro cultural”, ndo longe dos cantos do
Atlantico Sul e das loberias que nos falam da Antdrtida Argentina e as [lhas Malvinas.

Por ultimo, esperamos que este trabalho sirva como introducdo as nossas obras
restantes, mas, fundamentalmente, para ascender a atitude critica que comegamos a

denominar ruptura teorica do pensar Latino-americano.

47



Terminamos estas “palavras pré-liminares” em Dakar, depois de ter exposto, a
estudantes africanos do Departamento de Filosofia da Universidade Nacional, as hip6teses
centrais de nossa “filosofia da libertacdo” latino - americana. A abertura 2 Africa e a
aprovacao entusiasta dos participantes do encontro, nos confirma a validade do “novo

comeg¢o” do pensar filoséfico partido da periferia mundial.

ENRIQUE DUSSEL
Dakar (Senegal), 10 de dezembro de 1974"

Ao propor a publicagdo destas conferéncias argentinas no México em 1977, ndo posso deixar de fazer uma observagdo. O discurso contido nestas
conferéncias foi proferido na Argentina, em plena ditadura militar. O risco que isso supunha, a tatica de linguagem que exigia a postergagdo de certos temas
simplesmente se explica porque na Patria menina a palavra critica é causa imediata de morte fisica. Nao se escandalize entdo o irmao latino - americano de
certas “meias palavras”. Queria ao mesmo tempo recordar a meus alunos da Faculdade de Filosofia e Letras da Universidade Nacional do Cuyo e da Escola
Superior de Jornalismo de Mendonza, algum dos quais ja ofereceram sua vida a Patria Liberta, para que aceitem esta obrinha em lugar da prometida carta
onde explicaria filosoficamente a causa de minha demisséo da Universidade de Cuyo no 31 de Marco de 1975. Trés anos antes destes feitos, ja explicava o
sentido da filosofia comprometida e militante da libertagdo. Em contrapartida, desde o México, meu discurso filoséfico deveria ser muito distinto que na
Argentina; aqui os interlocutores, desde uma porgao Latino-americana, nacional e popular, sdo a filosofia logica (positivista, da linguagem, etc.) e marxista

de orientagéo nordatlantica. Desse didlogo, espero, aparecerdo algumas obras no futuro, a partir de nossa realidade histérica Latino-americana.

48



5. TOTALIDADE VIGENTE®

O discurso (entenda discurso no sentido do curso que atravessa) que lhes proponho
ndo vai partir através da filosofia para interpretar a cotidianidade, mas vai partir da
cotidianidade em direcdo a filosofia, porque serd uma introdu¢do ao pensar metédico radical.

Queria ler a voc€s, num primeiro momento, um texto quase enigmdtico; Convém que
o escutem tal como soa. Tomara que até o fim das seis conferéncias possamos interpreta-lo

melhor. Foi escrito em 1542 e editado em 1552. Ja o clamei em outras ocasides:

Por duas atitudes gerais e principais os que ld passaram extirparam e
rasparam o feixe da terra daquelas miserandas nag¢des. A primeira, por
injustas, cruéis, sangrentas e tirAnicas guerras. A outra, depois que mataram
todos os que podiam anelar, suspirar ou pensar em liberdade, em sair dos
tormentos que padecem, assim como os senhores naturais € os homens
vardes (que comumente ndo deixam nas guerras a vida, mas os filhos e as
mulheres), oprimindo-os com a mais dura, horrivel e dspera servidao na qual
nem homens nem bestas jamais puderam ser postos. A causa pela qual
morreram € destruiram tantas, tais e tdo infinito nimero de almas tem sido
somente por terem por fim o ouro e o encher-se de riquezas em poucos dias,
pela insacidvel cobica e ambicdo que tiveram. Almas as quais ndo tiveram
mais respeito nem delas fizeram mais conta nem estima, que a bestas, mas
como e menos sendo esterco dos animais.

-

E assim que Bartolomé de las Casas fala da conquista da América na Brevisima
relacion de la destruccion de las Indias™e aqueles a quem se refere sdo os indios. Mas, para
podermos explanar o problema, teremos que destruir determinadas categorias que nos
impedem de pensar. Por isso, minhas duas primeiras conferéncias de hoje sao mais destrutivas
que construtivas e poderia parecer que de latino - americanas nao tém nada. Contudo, verao

como a questdo tem sentido no decorrer das seis exposicoes. Tudo fica claro no final.

5.1 A cotidianidade mundana

A cotidianidade vigente significa o mundo da vida cotidiana; esse mundo concreto,
agora e aqui em Viedma, um dia de 1972. Esse € o ponto de partida do pensar filoséfico e se o
pensar filoséfico partir de qualquer outro ponto, j4 partiria do ar e comegaria perdendo o pé,

de algo abstrato. A questdo € justamente o saber partir da cotidianidade.

48 Conferéncia ditada em 22 de novembro de 1972 no centro cultural de Viedma.

49 NT: Disponivel em: http://www.scribd.com/doc/2222849/Brevisima-relacion-de-la-destruccion-de-las-Indias

49



O ser humano, cada um de nds, € um ser no mundo. Isto €, vivemos em um mundo; de
uma cidade (Viedma), de nosso bairro, de uma classe social. Assim, estamos dentro de um
certo horizonte, como o gaticho™ do pampa, montado em seu cavalo, avista a linha que
chamamos horizonte. Horizonte vem do grego horizo que significa delimitar. Desde o
horizonte se avanga a arvore, o rancho ou o que for. Se ndo tivéssemos horizonte nada
apareceria para nés e estariamos na escuridao ou numa confusio de imagens; seria como estar
na profundidade de uma caverna.

Estamos entdo, em um mundo. O mundo € a totalidade dentro da qual tudo o que nos

acontece, nos afeta.

5.2 A compreensdo

O homem € o ser que tem mundo”! e, portanto, compreende tudo o que acontece em
seu mundo. Poderiamos separar a palavra compreender (Com-preender) em duas partes:
circum, o circulo que permite englobar aquilo que € a totalidade de minha experiéncia de tal
maneira que, se de repente aparecesse algo em meu mundo que eu nunca tenha tido uma
experiéncia, perguntaria: O que € isto? Enquanto ndo possa relaciond-lo de alguma forma com
todas as minhas outras experiéncias, diria que ndo o compreendi, porque se encontra fora da
minha experiéncia, me € incompreensivel. O circulo (circum), como totalidade de meu
mundo, € o horizonte dele e esse horizonte abrange tudo o que €. Com-preensdo, tem ainda
uma segunda parte em seu significado: preensdo de prender, captar algo em concreto. A uma
crian¢a o giz pode parecer-se com um bombom ou algo para atirar aos macacos. Pra mim o
giz é para escrever, porque posso escrever, porque muitas vezes o usei para isso. Portanto,
quando digo giz ja é algo dentro do meu mundo, tem um sentido; se nao tivesse um sentido
em meu mundo, me perguntaria: para que € o giz? Disso, se desprende que a totalidade de
nossa experiéncia estd situada dentro de um horizonte, que faz que tudo o que se encontra em
meu mundo me seja compreensivel.

S6 agora, digo que a filosofia contemporanea chamou existéncia a este simples ato de
ser — no - mundo, de transcender no mundo (eu estou voltado ao meu mundo). Para

Heidegger, existéncia € o estar transcendendo-se em um mundo e no mundo de todos os dias.

50 Personagem tipico, pedo do campo, meio crioulo e meio indio, descendente do vaqueiro
51 Veja o esquema 1 na pagina 9, “Mundo” é o circulo cujo centro é “y” (=yo). No esquema 2 (p.13) € a linha “m-m”; no esquema 3 (p.23) é o circulo | cujo

centro é “A”.

50



Se tivéssemos que descobrir 0s aspectos concretos que nos diferenciam de outras provincias,
seria dificil. Contudo, € 6bvio para nds. Portanto, existo em meu mundo no sentido que me
transcendo nele, mas o faco de uma maneira ébvia, de uma maneira que chamarei cotidiana,
ndo critica: transcendo-me ingénua e habitualmente.

Vocés vio ver como esta evidencia de eu sou’” é a prisdo mais repressiva que
poderiamos pensar. O assunto é saber pensar, porque no eu sou esta dito tudo e as mais
impensdveis imoralidades sao aceitas obviamente; com elas nos sentimos perfeitamente
soliddrios sem ter consciéncia de seu estatuto moral. Este modo de existir sem consciéncia
critica € o que se chama de existencial. Existencial € o modo cotidiano de ser no mundo, de
existir obvia e cotidianamente, sem crises. Existencial é o oposto de existencidrio, ou seja, do
critico, tanto para Jaspers como para Heidegger, que sdo os que propdem a palavra.

Compreensao existencial €, entdao, o modo cotidiano e nao critico pelo qual abranjo a
totalidade de minha experiéncia. Isto foi chamado também de posi¢do natural. Posicdo,
porque € 0 mesmo que o existir; € a minha posi¢cdo no mundo; natural, porque € o contrario a
uma posicao critica. Todas estas no¢oes que estou usando sdo de Heidegger, de Husserl, etc.

Compreensdo existencial, quer indicar por isso, a compreensdo cotidiana.

5.3 A compreensdo do fundamento do ser

Em primeiro lugar, sou uma abertura ao mundo como tal e isso j& chamamos de
compreensdo fundamental. Fundamental no sentido que é uma compreensdo que se abre ao
que em filosofia chamamos fundamento. Fundamento € uma palavra castelhana que indica o
que os gregos chamam einai (ser) ou physis, palavra que foi traduzida como natureza. A
totalidade do mundo € o ponto de partida; é a experiéncia primeira; a que estd fundando toda
experiéncia posterior. Por exemplo: se digo sol compreendo o que € o sol. Mas, ndo pensem
que o sol nomeado por um grego, um inca, ou um hindu, significa o mesmo que pra mim. Pois
estou vivendo no século XX, na América Latina. Para um grego, o sol era um astro que fixado

na segunda esfera dava voltas em torno da terra, desde sempre, movido por almas; era divino.

52 NT: Esta referindo-se a constituigdo do ser de Descartes, resumida em sua frase: Penso, logo existo.

51



O sol era um momento sagrado, eterno e incorruptivel do cosmos, de maneira que o homem
se inclinava quase com respeitoso pavor diante dele. Da mesma maneira que podia fazer um
inca, por exemplo. Diferente do que quando digo: “O sol consome oitocentas mil toneladas de
hidrogénio por segundo”, sdo duas coisas muito distintas, pois o fundamento do mundo dos
gregos (o sentido do ser, dito pelos fildsofos) é radicalmente diferente do sentido que tem pra
mim. Desta maneira, o sol e tudo em uma cultura tem um certo sentido que se funda no ser;
tem certa relacdo com o fundamento origindrio desde o qual se descobre o sentido de todos os
entes que habitam o mundo. Para os gregos o fundamento era divino (desde sempre retornava
sobre si mesmo), mas para nds, o fundamento ja ndo € eterno, nao € divino, tampouco retorna
eternamente sobre si. Mudou o sentido do ser, porque entre os gregos e nds, estd a idade
medieval, a modernidade e depois, s6 depois, a América Latina.

No mais cotidiano modo de ser em Viedma, um operario, por exemplo, tem uma certa
compreensdo do mundo, compreensao fundamental que € cotidiana e, nesta compreensao esta
tudo o que lhe é essencial. Esta compreensao ja é uma fotalidade de sentido.

Esta totalidade de sentido se pode descobrir explicitamente da seguinte maneira: Por
exemplo, se pergunto a alguém: O que é um rel6gio? Depois de um didlogo chegariamos a
conclusido de que é “um instrumento para mostrar a hora”. Contudo, lhes parece que esta
defini¢do esgota o ser do relégio? O reldgio se situa no nivel das coisas, do que chamaremos
ente (e por isso € um nivel Ontico). Estou num mundo e a todo tempo lido com entes, coisas.
Se nos perguntarmos mais criticamente: Por que temos reldgio?, ja ndo poderemos responder
simplesmente porque € um instrumento para mostrar hora. Quando pergunto o porqué?, peco
uma causa, o fundamento. Sim, é verdade que mostra a hora, mas fundamentalmente, nos
ajuda a agir de acordo com um ditado que diz que “tempo € dinheiro”. De tal maneira que me
interessa o tempo e por isso, ndo quero perdé-lo, e ndo quero perdé-lo porque estaria perdendo
dinheiro. Entdo ndo € o tempo que ndo quero perder, mas sim, o dinheiro. E por que o
dinheiro tem valor pra mim? S3o Francisco de Assis, ao ver uma moeda de ouro no chdo, a
chutaria com desprezo, porque para ele ndo era uma mediagdo para seu projeto de estar - na -
santidade. Mas se junto a ele, estivesse um morador do burgo (um burgués), e tivesse visto a
moedinha, ficaria zangado com o ato e apanharia a moeda, pois era uma mediacdo para seu
projeto. Qual era seu projeto? Era o fundamento de seu mundo estar — na - riqueza. Porque
esse era o fundamento ou o projeto de seu mundo, o ente concreto ouro tem valor; tem valor
por ser mediacdo (ser meio -para) para seu projeto. Por outro lado, tem que juntar dinheiro

(ouro) para chegar a ser rico. Por isso € que ndo queremos perder tempo, porque € dinheiro. E

52



assim que temos relégios, cada um com vdrios, para juntar dinheiro. Com isso, quero dizer
que no fundo, o reldgio estd fundado no projeto de estar — na - riqgueza do homem moderno
europeu, quem controla seu tempo porque € dinheiro, o faz porque assim o exige seu projeto
de vida.

Percebem como por trds do relégio ha muitos aspectos que na existéncia cotidiana e
Obvia jamais haveriamos pensado? Do reldégio podemos extrair toda a histéria da cultura
ocidental dos tultimos nove séculos (desde o século X até agora); podemos mostrar todo um
projeto humano e tudo o que esta por trds dele, porque todo ente estd fundado no projeto e o
projeto é fundamento de tudo o que habita 0 mundo. Se tenho como fundamento primeiro o
estar — na - riqueza, tudo o que estd a meu redor considerarei a partir deste projeto. Se sou um
homem medieval, feudal e tenho em meu projeto estar - na - honra, verei somente as
mediacdes necessdrias para estar -na - honra; a dé€s-honra seria, em tal circunstancia, o
mesmo que a pobreza se desejasse estar — na - riqueza.

Quando se fala de ricos e pobres, ninguém entende o que se diz. Rico ndo é,
simplesmente, o que tem dinheiro e pobre o que ndo tem. Mas, como € tdo 6bvio em nosso
mundo o projeto de estar - na - riqueza, nao levamos em consideracdo que na Idade Média
dizer rico era dizer o senhor feudal (que estava na - honra), e pobre era o servo, desonrado. E
por isso que o judeu estava cheio de dinheiro e era um pobre, um miserdvel, porque ao
emprestar dinheiro (que na época era imoral) cometia o pecado de receber dinheiro como
porcentagem de interesse, de maneira que possuindo muitissimo dinheiro, era pobre. E isso
era assim porque o projeto desse mundo era diferente do nosso.

A compreensdo existencial cotidiana € a que permite que de tudo o que nos rodeia,
algumas coisas nos sejam importantes; o mais importante € o fundamento e este nos passa
absolutamente desapercebido. No fundo, somos levados como o barco pela maré pelo
fundamento e nos cremos senhores dos entes, entes que nunca descobrem o que tém por trds.
Esta € a pequena diferenca entre o Ontico, que se refere aos entes (ao relégio, por exemplo) e
o ontoldgico, que se refere ao fundamento ou ao projeto de existéncia do homem, de uma
comunidade, de uma época histérica e ainda da humanidade como histéria de todos os

projetos.

53



5.4 A compreensdo como poder ser, como projeto

A compreensao da totalidade, ndo € s6 uma estatica compreensdo do que me rodeia,
mas o ser ou a totalidade de sentido de uma época estd sempre pendente de um futuro
adveniente. A palavra adveniente significa que vou (ad-) até o que vem da frente como fruto.
Quero dizer que o fundamento do que chamei mundo (o de meu bairro, por exemplo) ndo é
simplesmente o que estd acontecendo, mas, é principalmente o projeto de existéncia que sou,
que nés somos, que um povo €. Assim, projeto significa compreensao como poder -ser. Poder
ser neste caso, nao € simplesmente o que um €, mas, como este um se compreende poder -
ser. O Senhor feudal se compreendia poder - ser na - honra; Sao Francisco se compreendia
poder - ser na - santidade; ao passo que o burgués, que jd nascia nesta época, se compreende
nesse mundo como poder - ser na - riqueza. Bartolomé de las Casas nos indicou no texto lido
no comeco desta exposicao, que por causa do ouro e prata o querer encher-se em poucos dias
de riquezas que os indios foram dominados e reduzidos a mais horrivel servidao. Quero dizer
que existem projetos que sdo capazes de por o homem como mediagdo. Isso nos permite
explicar, em seu momento, o ser da América Latina.

América Latina tém sido até agora mediacdo do projeto daqueles que nos
interiorizaram alienando-nos em seu mundo como entes, como coisas, desde seu fundamento.
Para nés é muito importante esclarecer qual € o fundamento desse homem que nos constituiu
como entes ou coisas, para entendermos como Latinos Americanos e podermos cogitar a

possibilidade de libertagcdo, de abrirmos um caminho de exterioridade.

Esquema 1, p.19>. Mundo, temporalidade e possibilidades™*

53 NT: Vou disponibilizar em cada gréafico a pagina em que ele se encontra na verséo original, em castelhano (encontrada no site:

. . ) Nos préximos indicarei apenas o nimero da pagina ao lado do nimero do esquema, tal qual esta neste.
http://www.ifil.org/dussel/ ) i )
54 Colocamos um conjunto de esquemas intercalados ao texto, que em nossos cursos falados usamos continuamente. Esses esquemas sao progressivos.

O leitor deve consulta-los segundo as referéncias que damos. Estes eram feitos no quadro e ajudavam ao interlocutor a captar figurativamente ou

esquematicamente o que se ia explicando.

54



A filosofia acostumou a dizer que esse mundo nao é um mero presente, mas que €
vivido na temporalidade. Eu - sou - no - mundo, mas na verdade, sou desde um passado
(momento p do esquema 1) que me condiciona e esse passado é o de minha vida; mas, é
ainda, o de minha familia, o do meu povo e por ultimo, de toda humanidade. Estou sendo
condicionado por uma histéria milenar. Eu sou o que tenho sido, mas o que tenho sido em
vista de um futuro, de um projeto (f). Se tivesse nascido no Japdo, teria um projeto de
japonés; mas nasci na Argentina, € inevitavelmente, ainda que me suicide (que € o modo de
afirmar o dito) ou v4 para o Japdo (que € um modo de trair-me), sigo sendo no fundo,
argentino. O passado condiciona ou possibilita um projeto futuro; deste projeto se abrem as
possibilidades (a, b, ¢ que tendem a f) que escolho em meu presente. Sou Latino-americano,
logo posso escolher fazer isso ou aquilo, mas o que posso escolher me € permitido pelo
projeto que, por sua vez, estd possibilitado a partir de um passado. E por isso, que o ser do
homem em seu mundo ndo é somente um puro presente abstrato, mas, o seu ser ¢ um sido
que, como poder-ser, escolhe certas possibilidades. Por isso que esfou sendo € o de menos,
porque o que estou sendo se define como me compreendo poder-ser, a partir do projeto se
abrem as possibilidades.

Imaginem vocés que imediatamente eu me desespero. Que significa isso? Significa
que se obscureceu o futuro e ao tomar ciéncia disso fiquei sem possibilidades; ja ndo sei o que
fazer. O homem desesperado é o que vé esgotar suas possibilidades e, no fundo, deseja
morrer. Este € também o caso de quem tem amnésia, ndo tem passado e por isso tampouco
tem futuro. Assim € um paradoxo e até contraditério dizer que uma crianga tem muito futuro.
Uma crianca tem pouco passado e, portanto tem também um futuro minimo. E absurdo
perguntar a uma crianca: “Que pretende fazer quando for grande?” E como perguntar a um

cachorro (guardando as devidas proporcdes): “O que faria se fosse homem?”” se um cachorro

55



fosse homem, ji ndo seria cachorro, entdo para que perguntar-lhe? A crianca ndo vai
responder jamais o que faria se fosse grande; o que ela pode responder € o que faria se grande,
sendo crianca. E muito diferente! Para uma crianca de dois anos de existéncia seu futuro s6
se mostra até a tarde desse dia, nem sequer até o dia seguinte. Isto €, a crianga nao tem mais
que um minimo futuro, uma possibilidade fisica de ser, ndo tem realmente um futuro
existencial; Enquanto que um homem adulto (homem ou mulher) o pode. Na velhice comeca
a ocorrer um encurtamento do futuro e, como conseqiiéncia disso, uma nova relacdo com o
passado. E por isso que o ancido volta a parecer-se um pouco com uma crian¢a, mas nio por
carecer de passado, mas porque carece de futuro fisico. Isto ocorre tanto nas pessoas quanto
nos povos. Existem povos cujo futuro vai se encurtando porque chega a uma velhice de sua
criatividade. Existem outros povos (s@0 0s nossos, as vezes) que créem ter muito futuro
porque se créem jovens, ndo se ddo conta de que os jovens s6 tém futuro na medida em que
sdo adultos. O que estes povos acreditam freqiientemente, sdo inconstantes possibilidades que
levam a esperar o impossivel sem pdr as mediacdes operativas para a realizacdo, o ethos do
iludido € a expectativa (espera que a solucdo venha do céu), que ndo é esperanca, mas a
defeccdo do futuro. Esta defeccdo do futuro se chama expectativa ante o impossivel, porque

nao sao postas as condicdes de sua possibilidade real.

5.5 A compreensdo dialética do ser

O homem que é no mundo, € no mundo compreendendo-se existencial e
cotidianamente como poder-ser, isto é, desde o futuro. E como € desde o futuro, esse mundo
ndo ¢ um mundo estitico, mas mutdvel: a medida que uma crianca ou povo vai crescendo, os
horizontes vao se sucedendo. Horizonte significa mesmo que l6gos; logos € o que abarca e dia
em grego, significa através de. Por isso que dia-lética quer dizer atravessar o horizonte,
abrir-se a outro horizonte para atravessa-lo sucessivamente. A compreensdo cotidiana como
futuro € dialética, no sentido que vai passando de um horizonte ao outro e vai crescendo. Isso
o afirmou claramente Sartre em sua critica a razdo dialética.

Quando digo giz, estou o compreendendo desde a minha mao e desde a mesa que tem
aqui adiante. E quando digo mesa, a estou compreendendo desde esta habitacdo. E quando
digo habitacdo, a estou compreendendo desde esse centro cultural. E quando digo centro

cultural, o digo desde Viedma. E quando digo Viedma, o digo desde a provincia de Rio

56



Negro. Este exemplo nos mostra até que ponto o homem, quando fixa a atencdo em algo, o
faz desde um fundo. O conhecer do homem € dialético e a compreensdo de todas as coisas
também ¢ dialética.

Agora podemos apreciar o problema que se apresenta quando dizemos que
conhecemos algo. Posso afirmar que conheco algo desde um horizonte, mas imediatamente
outro horizonte flui como futuro ou como especialmente incompreensivel o que nos faz

perceber que esta compreensao estd continuamente em movimento.

5.6 A hermenéutica existencial

Agora devemos descrever alguns comportamentos intramundanos, ou seja, 0 que
acontece dentro do mundo. O homem, ser no mundo, se abre a totalidade; esta abertura ao
mundo podemos chamar de compreensao existencial.

Relaciona-se em seu mundo com entes ou instrumentos ao alcance, produtos feitos,
comprados, vendidos, manipulados. Estas relacdes Onticas do homem com os entes que
habitam seu mundo sdo relagdes existenciais, relagdes que descreverei em seguida. Em um
primeiro momento, o0 homem sempre interpreta aquilo que o rodeia. A palavra interpretar em
grego se dizia hermenéuein, de onde provém a palavra hermenéutica, que se usa muito hoje
nas ciéncias humanas. A hermenéutica € interpretacdo. A hermenéutica como metodologia
seria algo como a ciéncia da interpretagdo, mas aqui esta ndo nos interessa, apesar de ser um
modo critico de relacionar-se com os entes; 0 que me interessa agora é um enfrentamento
cotidiano, acritico, como quando digo: “Devo comprar pao na esquina porque tenho fome”.
Neste caso, ndo penso que existe a esquina, isso pode pensar um projetista urbano. Nao penso:
0 que ¢ uma padaria? Quais sdo suas maquinas? Ou Como se organiza dentro da estrutura
econdmica? Nem penso sobre o que é o pdo ou o porque como pao e os chineses comem
arroz, simplesmente, tenho fome, vou, compro o pao e o como. Isto €, minha relacdo é
existencial e ndo critica. A que me interessa agora € a interpretacdo cotidiana, 6bvia, natural,
atematica, acritica.

Nés sempre, no mundo, estamos por af interpretando tudo. Por exemplo, ao sair daqui,
passarei perto desta mesa, porque interpreto que € uma mesa e descubro sua consisténcia e sei
que ndo vou atravessa-la como se fosse ar, pois esta se oporia, ndo deixaria que eu passasse.

Assim, para ir daqui até a porta, terei que ir interpretando tudo o que encontrar a frente, para

57



saber por onde poderei caminhar. Portanto, interpretarei a mesa e direi: “Nao por ali”. Veria a
cadeira: “Nao por ali”. Veria vocés e me direi: “Nao por suas cabec¢as”. Tudo isso fazemos
continuamente. Chego a porta e ndo me lanco sobre o vidro, mas uso a fechadura (porque
interpreto o sentido dela) para abrir a porta. Mas, a fechadura poderia, também, ter outro
sentido, se eu a tocasse para saber se estd fria ou quente e entdo, constituiria outra inten¢do. E
se a tirasse da porta para atird-la na cabeca de alguém, neste momento seria uma arma e nao
um instrumento para abrir e fechar a porta.

Vejam até que ponto estou em meu mundo, interpretando continuamente tudo o que
habita esse mundo: é um olhar — ao - redor interpretativo. Em castelhano ha uma palavra
sumamente precisa e pra ndés, técnica: circunspeccion. Vem de spectare e significa observar
ou mirar, circum: em circulo ou também um com outro. Nao se trata da compreensao que € a
abertura ao mundo como tal. A circunspecgdo é o olhar — ao - redor éntico ou com respeito
aos entes; ou seja, que quando feito em um olhar em torno e digo: “Onde ha dgua?”, porque
tenho sede e interpretei meu redor, ndo pegarei meu gravador para matar minha sede. O que
farei € olhar ao meu redor, interpretando a funcao do gravador, do lapis, do papel, do reldgio,
do giz e assim descobrirei o que busco: O copo de dgua. Observem que tive varios momentos
interpretativos antes de pegar algum, j& ndo circunspectivamente, mas somente
espectativamente, na agua. E este modo de relacionar-me compreensivamente com um ente
em meu mundo chamaremos de compreensdo derivada, porque a abertura ao mundo tal como
a chamaremos com — preen - sdo fundamental (m-m).

Esquema 2, p.24. A coisa, o objeto e o sentido

- ™,

-._‘_d.-l-"'_
e \
¥ = — 5 A B i
-‘-‘-"-\_._\_'_H_\- _||I
— iy
T o

_“_._.___,.-
m

A compreensdao do ente vamos chamar compreensdao derivada, porque deriva ou
depende do mundo como tal. Este ato € sumamente complexo e nos interessa poder descreveé-
lo ainda que sumariamente. Primeiro, a compreensdo derivada vai ser o momento em que me

relacione com algo, mas, em geral. Por exemplo, quando pego um giz e digo: “E um giz”,
58



trata-se de um objeto (A). Antes que giz € um troco de gesso em forma cilindrica (uma coisa
B), que pode ter muitos sentidos (s); um, ou de servir para escrever no quadro, mas também,
poderia atird-lo em alguém e teria, entdo, a funcdo - de arma, ou ainda poderia ter a fungdo -
de apagar uma mancha de tinta que caiu sobre um papel. Ou seja, isto nao € unicamente giz,
mas antes disso, o compreendo em sua consisténcia, em sua estrutura, em sua constitui¢do.
Esse primeiro modo de abordar algo € o que queremos chamar compreensdo derivada.
Todavia, em seguida, entendo este em geral como algo. Queremos distinguir agora entre a
interpretacdo (flecha a) em seu sentido estrito e a compreensdo derivada.

Por exemplo, o giz como para escrever € propriamente giz; O giz como para secar
uma mancha de tinta € um secante. O giz é também secante, mas este € outro sentido do trogo
de gesso; Esse é o como do qual falamos. A madeira pode ser interpretada como mesa; mas a
madeira pode ser utilizada como lenha para o fogo; ou como régua; ou para muitos comos.
Portanto, o primeiro acesso ao ente de madeira global o chamamos compreensdo derivada.
Mas acender ao ente como algo € a interpretacdo propriamente dita. O que interpreto se
chama sentido. Por outro lado, a madeira é a coisa real (aspecto B da coisa), mas a mesa é um
dos sentidos da madeira; ¢ uma madeira de forma tal que posso comer ou escrever sobre ela.
A mesa € ja um sentido da madeira.

O sentido de tal coisa € um de tantos, como o acesso que tenho a ela, porque se uso
essa madeira como arma, esse € um acesso; se a uso como lenha, é outro acesso. Assim, a
madeira compreendida derivadamente pode ter sentidos diferentes. O que interpreto € o
sentido (ato a que constitui s = sentido) € o que se chama conceito, o que vocés tem estudado
ou ouvido como idéia € a interpretacao atual do sentido. Ou ainda, a inteligéncia acede a coisa
globalmente primeiro, mas depois a fixa, a constitui em um certo sentido. Qual? Justo aquele
que tem desde seu projeto fundamental, a referencia do ser. Por exemplo: vou pela rua e sinto
calor, entdo procuro uma arvore e entro debaixo. Qual é aqui o sentido da drvore? Dar-me
sombra. Por que? Porque é a mediacdo para ndo sentir calor. Se fosse botanico, ndo veria a
arvore em geral, mas como pertencente a certa espécie; se fosse economista, ao vé-la me
diria: “Se o corto e vendo, posso ganhar dez mil pesos.” Mas se fosse artista, ao contemplar a
arvore, exclamaria: “Que bela arvore”. Ou seja, o sentido do ente é colocd-lo em um processo
de mediacdo até o projeto. Nao interpreto mais do que € possibilidade para o projeto
existencial e tudo o mais passa desapercebido. Esta ¢ a fundamentacdo ontolégica da questdao
de interesse. O interesse € por o foco da consciéncia ou a atengdo sobre algo. E porque tenho

interesse nisso? Porque tem valor.

59



5.7 O que é valor?

Por que algo tem valor? Porque é uma mediacdo para o projeto. Ou seja, € um meio e
dai a palavra mediacdo, que hoje se usa com tanta freqii€ncia: o que € meio em um processo.
Por que para o esteta tem valor a beleza da drvore? Porque em seu projeto estd a beleza e por
1ss0, a arvore € uma concrecdo mediativa daquilo que € seu projeto. Para o economista, que
olha tudo desde a riqueza, o cortar e vender a arvore € uma mediagdo para sua riqueza e
interpreta tudo assim. A totalidade de meu mundo, que compreendo como futuro é
fundamentalmente um projeto. Para alcancar o projeto devo comprometer-me através de
mediacoes. Esta palavra, como ja dissemos, vem de meio; por exemplo: a ponte me permite
atravessar o rio, é o meio pelo qual atravesso o rio. Para cumprir meu projeto de ser psicélogo,
por exemplo, tenho que cumprir com a mediacdo de cursar o curso de psicologia e a escola, o
curso € uma possibilidade para, € algo para..., para o projeto. O para da possibilidade é
como do que temos falado ao nos referirmos ao sentido. Por exemplo, se a madeira € para
dar-me calor, ao afirmar isso, a estou interpretando como lenha; assim, o para de algo, sua
finalidade, € o como que interpreto. As mediagdes, as possibilidades, sdo as que estou
interpretando e valorando cotidianamente, porque sdao possibilidades para o projeto. O que
ndo se integra ao projeto ndo me interessa, nao presto aten¢do, ndo o interpreto, ndo tem
valor pra mim.

A compreensdo cotidiana € 0 como vivemos nosso projeto, projeto que nunca
questionamos; esta ali, somos nés mesmos. Nunca, talvez, temos nos perguntado qual € nosso
projeto, mas a partir dele estamos continuamente fazendo escolhas. Por exemplo: vou ao
cinema ou vou estudar? Ou ver tal amigo? Estas sdo possibilidades, sdo entes que se
apresentam a minha existéncia cotidiana como mediacdes; se tomo uma mediagdo realizo um
aspecto do projeto; se escolho outra mediagdo, realizo outro aspecto. Se deixo de fazer algo é
porque carece de sentido pra mim. Faco o que faco porque tem valor pra mim.
Cotidianamente, o homem se encontra em seu mundo no risco de ter que interpretar o sentido
do que o rodeia e a eleicdo de quais possibilidades escolhera e isso se faz gragas a valoracdo.
Valoro isso mais e por isso, o elejo; valoro aquilo menos e por isso o postergo, o deixo. Isso,

tao simples, € o fendmeno da liberdade humana.

60



A liberdade se move no seguinte ambito. Como o projeto € um poder-ser futuro, que
ndo é ainda, posso escolher caminhos distintos para alcan¢éd-lo. No fundo, nenhum desses
caminhos vai realiza-lo de todo, entdo fico, um pouco como diziam os classicos, indiferente e
me digo:” Isso € de alguma maneira bom, mas aquilo o é de outra maneira”. O homem ¢é
livre porque tem um projeto futuro, nenhuma possibilidade o cumpre completamente. O
homem € por esséncia um ser que estd sendo e nunca é, nem quando morre, pois quando
morre, simplesmente deixa de ser, ndo havendo nunca sido completamente. Esta € a existéncia
humana, um ser desde um projeto futuro, desde onde todas as mediagdes se apresentam como
possiveis. Por isso o homem é capaz de eleger algumas mediacdes e deixar outras. A
possibilidade de ndo eleger esta ou aquela possibilidade é o que se chama liberdade. Quando
elejo uma possibilidade fico determinado e nesse momento deixo de ser livre com respeito a
ela. Ao eleger uma delas, meu projeto avanca nesta direcdo e desde esta dimensdo as outras se
tornam impossiveis, porque ir ao cinema € ndo estudar; € um fazer-se menos estudioso e o
feito € irreversivel. Depois posso recuperar-me, mas “o feito, feito estd” o meu projeto se
moveu dialeticamente na dimensdo escolhida e nao nas outras possibilidades. Assim que o
homem tragicamente carrega seu mundo, sem que lhe pertenca nenhuma decisdo sobre sua
origindria existéncia; porque a crianga que ontem nasceu em Viedma, ninguém lhe perguntou
se queria nascer no Japdo ou entio familia ou em tal classe social. E muito possivel, que
quando tiver 15 anos, essa criancga ja adolescente vai se perguntar: “E porque sou assim?”. O
mundo € o tragicamente dado, mas desde 0 momento em que comecamos a ser livres comeca
a modificar-se o projeto. Pouco a pouco, um vai fazendo do outro o que quer; uns terminam
muito bem e outros muito mal. Disse Cherteston: “cada um € responsavel pela sua propria
cara aos quarenta anos.” Um pode ser feio, mas simpdtico; outro pode ser belissimo, mas
antipdatico. A diferenca entre a simpatia e a antipatia, € o cardter e isso cada um € que faz e
nunca o recebe por heranca. Quer dizer, entdo, que € por esta continua escolha de
possibilidades que cada um vai indiretamente, mediativamente, modificando seu projeto, o
qual se vai avangando dialeticamente. Cada um € a cada dia, mais responsavel pelo seu
projeto. Essa € a existéncia humana. Somos como o burro do conto, ao qual amarraram uma
cenoura na cabeca, pendurada em um pau junto a seu pescoco. O burro andava para comer a
cenoura, repetidamente, mas em vao, porque ele era quem a movia e quando ele avangava a
cenoura avancava também, de modo que a distincia entre ambos permanecia sempre a
mesma. Podemos comparar o projeto com a cenoura. Alguns vao para um caminho e outros

para outro de forma que ao final de alguns anos cada um se fez a si mesmo. H4 quem fez de si

61



uma perversdo, um ser embrutecido, uma besta; outros fizeram de si herdis, pessoas
maravilhosas. Isso depende, em parte, de cada um, depende em parte de n6s mesmos. Ou seja,
o homem ainda que esteja tragicamente em seu mundo, a0 mesmo tempo € responsavel por

ele. S6 agora podemos entrar em um novo tema, o da praxis.

5.8 A prdxis

Prdxis ¢ uma palavra grega, que significa a¢do, obra. O homem faz, realiza, produz,
mas porqué?, ou para que? A resposta € muito simples: para o poder-ser, que € o projeto; o —
que — ndo — se — ¢ - ainda me interpreta, me € como falta - de. Se tenho fome é porque me -
falta estar - saciado; se quero ser psic6logo mas ndo sou, me - falta ser psiclogo como um
menosprezado. Portanto, a prdxis € o fazer, ndo € mais que a mediacao atual pela qual a falta -
de ¢ realizada. Por exemplo, tenho fome e ndo estou saciado, entdo, o que faco? Fico de pé,
caminho até a padaria, compro pao, volto para casa, o corto € o como. Tudo isso € préxis, € o
fazer. Quando comi, e fiquei saciado, ja ndo faco. Ou seja, ja ndo estou na Prixis, mas estou
em descanso. Praxis, entdo, € a acdo exigida pela falta - de do projeto; mas € ainda mais
abrangente que isso.

A praxis € a atualidade do ser no mundo. Se estou dormindo ndo estou no mundo
atualmente, ji que ndo faco nada; sou ser humano s6 em poténcia. E aqui que entra Freud
para estudar o que se passa nos sonhos, porque os sonhos, com que materiais trabalham? Com
os materiais da vigilia. Se um homem, de repente ficasse dormindo para sempre, hibernando,
poderia voltar a ser homem, mas ndo o € durante a hibernacao, estd em poténcia. O homem é
homem apenas quando estd acordado, em vigilia, em seu ser no mundo, € quando o homem
em seu mundo estd sempre em praxis, ainda que no caso, se ponha a descansar, no 6cio. De
que maneira? Recuperando forgas para vigilia. De maneira que a préxis ndo é mais que
atualidade mesma do ser no mundo pela qual o homem enche a falta - de do projeto e, claro,
esta atitude prdtica € a primeira que indiquei nestas infec¢Oes, porque € nossa atitude
cotidiana. Estamos sempre em atitude prética, porque a praxis se relaciona com instrumentos,
com um martelo, com papel, com coisas que estas coisas manipulando os para cumprir o
projeto porque nos tem valor. Tem valor porque sdo instrumentos da praxis, do fazer. Estdo
sempre em atitude prética; essa € o que nos interessa primeiramente. A teoria, as ciéncias e

todas estas atitudes, ainda as mais especulativas, todas elas sdo posteriores; sdo atitudes

62



secunddrias, porque sao reflexdo, ou seja, alguém que se flexiona, que se volta para o
cotidiano, mas o cotidiano é sempre pratico. Por isso atitude pratica é fundamental, e aqueles
que pensam que ha prioridade da praxis e posteridade da teoria, enunciam um principio ébvio,
0 que inevitavelmente cumprimos sempre. Estamos sempre em préxis. Ainda a ciéncia € uma
atitude prética, porque a ci€ncia (pensemos no matematico frente a seu computador) tem uma
atitude tedrica, mas sua intencdo e projeto ultimo € pratico. Estd praticamente teorizando.
Assim € que o homem s6 pode estar sempre em uma vida que € existencial, e agora sim, ao
dizer existencial, que é o modo cotidiano de ser no mundo, podemos esclarecer que € o
mesmo que compreensdo prdtica, porque € a primeira e concreta experiéncia. Tudo isso
costuma ser distinto do modo das ciéncias do espirito ou humanas, onde se privilegia a atitude
teorica sobre a existencial e, no fundo, se pensa como Descartes: “Penso, logo existo”. Nesse
caso, se afirma que a atitude fundamental do homem € o pensar tedrico, mas ndo € assim.

O eu penso é uma segunda atitude, porque penso em meu mundo, que antes
compreendi existencialmente e manipulei todos os dias. Quando me pus a pensar, por
exemplo, o que era o martelo, o fiz desde o meu mundo. Coloquei entre parénteses meu
mundo pritico e me pus a pensar sobre algo. Esse pensar em uma atitude fundada, nao pode
ser primeira, mas sim segunda. Os psic6logos, por exemplo, costumam dizer “o homem € um
sujeito de atos psiquicos” e “um ato psiquico €, por exemplo, o ato da inteligéncia pela que
tenho o conceito, a idéia”. Mas ndo € assim. O homem antes de um sujeito de atos psiquicos é
um ser — no - mundo e pode tomar muitas atitudes subjetivas, por exemplo, adotar a atitude
subjetiva do professor, que nao € a mesma que a do pai frente a seu filho ou a do cidadao que
vai votar.

Todas essas atitudes subjetivas tem um homem que estd além de um mero sujeito
tedrico, e, por sua vez, os entes do mundo nao sdo objetos no sentido que estd em objectum (o
que estd acontecendo diante de meus olhos) para serem considerados feoricamente. Antes que
objetos as coisas sdo Uteis, ao alcance, entes praticos, existenciais; sdao, como diriam o0s
gregos: prdgmata, que significa entes-iiteis, coisas ao alcance, manipuldveis e nio estruturas

inteligiveis, conceitualizdveis tedrica ou criticamente (ta 6nta).

63



6. A ALTERIDADE OU A EXTERIORIDADE DO SISTEMA>®

Os entes, as coisas, como possibilidades valiosas que estdo em meu mundo, estdo
compreendidos dentro da fotalidade do mundo. A isso chamamos o ontoldgico. Devo deixar
claro que esta terminologia € a usada pela filosofia existencial contemporanea e nada tem a
ver com a terminologia da filosofia medieval, por exemplo. O 6ntico é o nivel dos entes ou

das possibilidades.

6.1 Além’® do mundo

Heidegger, desde 1930, depois de ter escrito Ser e Tempo em 1927, se propde superar
a ontologia. O que significa esta superacdo? Significa que a totalidade do meu mundo segue
sendo “meu”, mas pode ser ainda um “nosso” mundo. Contudo, é possivel pensar um além
mundo? Ou seja, é possivel superar o nivel ontolégico? Para entendermos melhor a questdo,
vou expO-la a partir de Hegel.

Hegel pensava, também, que a totalidade do mundo era o ser, “o ser é o mesmo que a
razdo”. O que é razodvel ou racionalizavel é o mesmo que o que é;, e o que ndo ¢é
racionalizavel ndo é. Apareceram depois de Hegel os trés grandes criticos que foram:
Fuerbach, Marx e Kierkegaard.

Fuerbach ataca o postulado primeiro de Hegel que diz que “o ser e a razdo sdo a
mesma coisa” (como havia pensado Parménides), pois afirma que Hegel pensou tudo como
razdo; contudo, além da razdo estd a sensibilidade. O que nos interessa é que aqui, além da
totalidade ontoldgica, hé realidade. E este além, que comeca a buscar a filosofia desde 1831
(ano da morte de Hegel), € para Fuerbach o sensivel. O racional ocupa um certo ambito, mas
o sensivel estd além (Segundo Kant a diferenca entre um objeto possivel e sua existéncia real
se encontra em que o real € sensivel). Posso pensar algo, mas pode ndo ser real. A
sensibilidade acede ao além; se ndo o sensibiliza, quer dizer que era um puro objeto do

entendimento. A sensibilidade chega além do puro entendimento.

55 Conferéncia ditada em 22 de novembro de 1972.
56 NT: Dussel diz mas all4 del mundo, literalmente, em portugués, poderia ficar Mais Além do mundo, mas como Além, ja indica que esta fora, decidimos
tirar o mais, ficando apenas além do mundo. Pensei ser necesséria esta nota por que esta expressdo serd muito empregada neste capitulo e nos que

seguem.

64



Marx, que vem depois, explica que a sensibilidade € a intuicdo. Se alguém tem fome,
ndo se saciara simplesmente porque o sensivel, o sente. O necessario € produzir o pdo, para
que o que tem fome possa comé-lo. Vale dizer que o que realmente acede a constitui¢ao real
do além do pensar, ndao é a sensibilidade, mas o trabalho produtor. E dai, entdo, que o
trabalho € o que constitui o que estd além da sensibilidade e da razdo: o real.

Em ambos casos, em Fuerbach e em Marx, ndo foi superada a totalidade. Esta €
superada por Kierkegaard, tanto como totalidade sensivel, como totalidade cultural. Ou seja,
por tras dos produtos econdmicos da cultura estd o trabalho. Por exemplo, por trds deste
quadro de escrever, estd o trabalho de quem o fabricou; por trds de todas as obras culturais ha
o trabalho. Mas...por trds do sol, ha trabalho? Nao, mas isso ndo interessa a Marx, porque, no
fundo, o que ele estd formulando € uma ontologia da economia, da cultura, da axioldgica, ou
seja, dos valores. Esta totalidade da cultura € para a totalidade primeira e nao lhe interessa ir
além. Isso significa que ainda Marx ndo quis superar o que vou chamar, a partir de agora, a
categoria da “totalidade”.

Todas as descricdes ontoldgicas de Heidegger ou de Husserl, todas as descrigdes de
Hegel, de Fuerbach e Marx, no fundo, tém como ultima categoria a fotalidade.

Agora, nos relacionaremos, exatamente, com esta categoria. Somente mostrando sua
espantosa agressividade, quando ela termina, € que vamos poder compreender a realidade.
Desde as ruinas da totalidade surge a possibilidade da filosofia latino - americana.

Até agora, minha exposicdo foi bastante abstrata, mas vocés observardo agora que s6

foi o ponto de partida de onde surgird a possibilidade do nosso pensar.

6.2 A irrupcdo do outro

Paradoxalmente acredita-se que quando se anuncia o problema social ja supera o
individualismo. Mas, nosso mundo pode ser totalizante (para nao dizer totalitdrio) como meu
mundo, porque o nosso € o meu nao sao mais que o plural e o singular do mesmo; tanto o
nosso como o meu sao totalidades. Dai que a questdo que agora vou propor-lhes questiona a
totalidade de meu mundo e também de nosso mundo. O nds pode também totalizar-se e
instaurar o que chamarei de principio da guerra. Enigmaticamente um filésofo grego disse: “a
guerra € o pai, a origem de tudo”. Os filésofos da histéria comentaram de diversas maneiras
isso como o ordculo de Her4clito, mas dificilmente refletiram sua profunda significagcdo. Este

oraculo é o mesmo que disse Hobbes: “o homem € o lobo do homem”. A guerra é, em efeito,
65



a origem da totalidade dominadora. Em meu mundo (0 mundo de meu bairro, de minha
cidade, o de minha na¢@o ou o de minha época) ha entes como este reldgio (que € um ente).
Mas, entre todos os entes que habitam meu mundo, ha um sui generis ( no sentido de que é
unico): Se trata do rosto de uma pessoa. Entre as coisas — e digo coisas que me rodeiam em
meu ser no mundo — o rosto de uma pessoa € uma coisa especial; posso dar-lhe um tiro e vé-lo
cair como uma pedra no chdo. O homem pode pesar 70, 80 ou 90 quilos, de tal maneira que
estd também em meu mundo, como um ente, mas € unico. E aqui comeca a questio.

Se totalizo este ente em meu mundo, sendo o governador, por exemplo, lhe digo:
empregado; neste momento sou o centro do mundo e o empregado € algo como um
instrumento a meu servico. Se estou num Onibus e sou o motorista e sobe uma pessoa, paga
sua passagem e senta-se num lugar, neste caso, a totalidade € o 6nibus e cada um cumpre uma
funcdo Ontica, jd que ele é s6 um passageiro. Mas, suponha que subo num Onibus e o
motorista € alguém que conhego e lhe digo: “Ol4, como estd Jodo?” Nesta situagdo se rompe a
totalidade do 6nibus e produziu-se um encontro. E esse encontro é o mais cotidiano, contudo,
o mais destituido na cotidianidade. Estes exemplos nos vao servir de ponto de apoio para
comecar um novo discurso, porque o rosto do Outro, o rosto de qualquer ser humano € algo
que sempre nos provoca a pensar. Voc€s muitas vezes observaram a cabeca de um cavalo. Se
Jé prestaram atencao, ja perceberam que apesar de ter olhos, seus olhos nio tém profundidade
como 0s nossos, nio t&m nada por trds. E como um paradoxo, porque quando uma pessoa
olha para outra, pode ver apenas um olho, ou como um olho que te olha, e entdo, esta pessoa
estd ali vendo e sendo vista. Isso é justamente o fato de que o rosto de alguém ndo é apenas

uma coisa, mas € algo muito diferente que pde em questao a totalidade do que nos acontece.

Esquema 3, p.34. Totalidade e Alteridade

66



6.3 O mesmo e a emergéncia da alteridade

Esta experiéncia simples que vou chamar: um mundo ante o outro (A ante B) foi
pensada apenas parcialmente pelo pensamento europeu. Por isso é que — diga-se de passagem
— o indio, por exemplo, na ordem da conquista, ndo foi respeitado como outro, mas
imediatamente instrumentalizado como coisa. Por isso o mundo hispanico incluiu
dialeticamente o mundo do indio e hispanoamérica isso é a expansao dialética do abuso sobre
o Outro. Veremos isso mais demoradamente. Digamos que, ainda que depois do indio apareca
o mestico e depois o branco, trata-se sempre de nds, porque ficamos sempre no ambito
conquistado e jamais respeitados, apenas dominados. Necessitamos, portanto, usar novas
categorias para comegar a pensar nossa realidade.

A totalidade vou chamar: o mesmo, pois ainda que cresca sempre permanece o mesmo.
Vejamos em um exemplo: a semente cresce e faz-se flor, mas a flor estava em poténcia na
semente: esta é a antiga doutrina do ato e poténcia. Mas, o ato, ndo é novo, € apenas o
desenvolver da poténcia; a passagem da poténcia ao ato é dialética. Vejamos outro exemplo:
da semente, sai uma arvore e, em dado momento, um jardineiro efetua um enxerto; este
enxerto ndo estava na semente, mas surgiu da liberdade do jardineiro que o realizou. O
enxerto, entdo, ja ndo € dialético, mas surge de uma alteridade, de algo diferente que a
poténcia da semente. Jd estamos numa meta-fisica que ndo tem a ver com a anterior ontologia
(metafisica que, digamos de passagem, nao é grega, nem tampouco moderna - européia, mas
produz uma total revisdo, contrapondo quase todos os elementos gregos € modernos).

A totalidade é o mesmo e a estrutura da totalidade ainda que seja analisada pelo
método estruturalista, nao deixa de ser dominadora. O estruturalismo € o ultimo estertor do
pensamento europeu, pelo qual ainda estamos esquematizados dentro do mundo europeu. O
que vou propor € desestruturante ou, se preferir, anti-estruturalista, porque € anti — totalidade
opressora.

Como essa totalidade estruturada é o mesmo, o Ginico movimento que lhe resta “é o
eterno retorno do mesmo” (Nietzsche). Ou seja: que outro movimento lhe resta, se nao o de
repetir-se?: a flor chega a ser fruto, se faz semente e a semente reinicia o processo. Por isso
que o unico movimento que pode ter o mesmo (e isso € sustentado desde os gregos até Hegel,
Nietzsche e ainda até Heidegger que o chama “a reiteracdo”) € retorno. O retorno ndo se faz
sobre o futuro novo, mas sobre o passado; mas o passado é o mesmo se ha eterno retorno.

Neste caso, se estou no presente, o que farei no futuro é passado de meu presente; e o que fiz

67



(que era meu passado) € o futuro do que farei. Nao ha passado, nem futuro, ha eterno devir do
mesmo. Esta repeticao, ja o verdo voces, serd o fundamento da dominacao da mulher, do filho
e a dominagdo do irmao, ou seja, 0 que em seu momento serd a alienagdo erotica, pedagogica

e politica, todas sendo cumpridas na América Latina.

6.4 O cara-a-cara

A totalidade ndo é tudo, mas além dela estd o Outro (B do esquema 3). O Outro € o
rosto de alguém que eu (se me permitem uma palavra equivoca) experimento como outro; e
quando o experimento como outro ja ndo € coisa, ndo ¢ momento de meu mundo, mas meu
mundo se evapora e fico sem mundo diante do rosto do Outro. Este termo, rosto, o pego do
hebreu, que se diz pnim; em grego: prosopon, que depois significou persona, mas na
realidade, estritamente, rosto ou melhor, cara. Pnim el-pnim em hebreu significa: cara-a-
cara. Ou seja, minha cara frente a cara do Outro. E algo muito cotidiano. Por exemplo, um
esposo estd ante sua esposa e a olha cara-a-cara. De repente, um diz ao Outro: quem és? Se
dao conta da profundidade? Que alguém que todos os dias convive com Outro, de repente, lhe
diga: quem és? Como abismando-se no mistério do Outro e dando-se conta que ainda que
vivamos todos os dias juntos ao Outro, este pode agora mesmo, nos odiar, pode estar feliz, ou
mentalmente ausente.

O ser humano tem todas estas possibilidades; o rosto do Outro € justo o ambito onde
termina a acdo e comeca o mistério; o que vejo dele € somente o que me aparece, mas nao o
que estd sendo como possibilidade livre € como seu projeto. Porque seu projeto, esse seu
mundo e as possibilidades que se abrem, a ele, mas ndo a mim e por isso € que lhe pergunto:
“quem és?” e se me responde: “fulano de tal”, sigo perguntando: “onde nasceu?”, “o que fez
em sua vida?” E depois de conhecer sua biografia lhe pergunto: “como estd?” E depois: “qual
seu projeto?”

Tudo isso, porque lhe pergunto? Porque ndo se manifesta a mim, sé se o Outro o
revela a mim, e se ndo € assim, nunca saberei. A uma barata ndo pergunto nada, apenas a
ponho no microscopio e a observo e nada mais. Em contrapartida, com o homem ndo € assim;
ele estd ai como rosto e até posso tortura-lo. A tortura tenta arrancar-lhe algo, a delacdo, que
se opde a revelacdo. A revelagdo € um dizer livre e a tortura tenta um delator sem liberdade: a
tortura € a prova de que o homem € livre e pode também ser coisificado. Por isso € a

coisificagdo suprema do ato maligno por exceléncia que pode cumprir-se contra o homem,
68



pois o converte em uma espécie de megafone ou gravador para que profira, mas como coisa e
nao como liberdade.

Isso, que € o mais cotidiano, o mais simples, o estar de frente com alguém, o livre
cara-a-cara, nos introduz de cheio no horizonte da alteridade, ou seja, no reconhecimento do
Outro enquanto tal. Podemos considerar o dito em um exemplo. Suponhamos que de repente
meu filho disse: “Papai, o verdureiro estd na porta” (flecha a do esquema 3). Sem ter visto o
verdureiro, caminho desde o quintal até a rua sobre a palavra de meu filho. Ou seja: primeiro,
respeitei meu filho enquanto livre; depois, acreditei em sua palavra; e, sobre ela, sem verifica-
la (porque acreditei nele), caminho até a porta. Pode ser que o verdureiro ndo esteja e, em tal
caso, direi que é um mentiroso e comegarei a desconfiar; ou, ao contrdrio, pode ser que era
verdade e comprovada ou verificada sua veracidade, comecarei a confiar mais nele. Uma
grande parte da vida do homem nao se cumpre na evidéncia, ou certeza, mas na confianca,
porque quase tudo o que aprendemos, o aprendemos porque alguém nos disse ou porque
acreditamos neste alguém, mais do que em sua racionalidade.

Vemos entdo que a questdo do Outro, surge desde a experi€ncia mais cotidiana.
Pensem em alguém que foi gestado e que acaba de nascer; este nasceu de alguém e sua
relagcdo primeira ndo foi de homem com a natureza, como pensavam os gregos € modernos. A
primeira relagdo do homem € com o homem. Nascemos no ttero de uma mulher: relagdo com
alguém; e quando saimos a luz do mundo, nos acolhe em suas maos; € o primeiro que
comemos nado € algo, mas alguém. Esta € a primeira economia, ndo politica, mas economia
pedagdgica: mamamos em alguém. Se dao conta que o primeiro alimento € alguém?, € o leite
da mae. Assim, a primeira relacdo do homem ndo € com as coisas, mas com homens, e o cara-
a-cara € a mais origindria de todas as experi€ncias.

Tampouco, fui constituindo meu mundo, mas foram constituindo-o pra mim.
Heidegger disse: “o homem € ser-no-mundo”, mas este mundo surgiu desde o Outro que me

. ] 57
disse: “tuto”

, “cuidado”, “mam4”, e desta maneira ensinou o que era bom e o que era mau
para este mundo; me transmitiu toda a tradi¢do de um povo, me ensinou a falar. A lingua € o
lugar do ser, ou seja, o lugar onde se cobica o sentido do todo. Tudo isso é um fantéstico
processo pedagdgico desde o Outro e ndo desde mim. O que invento? Nada!. E se ndo
inventei nada, recebi tudo do Outro, no cara-a-cara. Mas isso passou desapercebido. Seria

muito f4cil explicar historicamente porque, mas o certo é que a primeira experiéncia humana é

a do cara-a-cara e € a mais rica de todas; por isso questiona a validade da ontologia da

57 Expresséo popular que indica que algo esta quente ou é nocivo.

69



totalidade, na qual todos nds nada somos, pois quando o Outro nio é reconhecido, é reduzido
a nada. Dai que se pode comparar-nos com esterco dos animais como disse Bartolomé de las
Casas.

Ja verdo mais adiante, qual o mecanismo que a totalidade utiliza para nao reconhecer o
Outro, constitui-lo como inimigo, elimind-lo como heroicidade e estar inocente. Mas,

continuemos com a questao.

6.5 A antropologia da palavra

O Outro irrompe primeiramente ndo como manifestacdo. Para a fenomenologia ou o

pensamento existencial os entes se manifestam porque sdo phainémena; phainomenon que €

(N

o-que-aparece. Mas o Outro ndo somente aparece, mas € uma epifania, no sentido de que

(€N

através de seu rosto que irrompe o exterior, a manifestacdo; é uma revelacdo e revelar
manifestar o mistério de sua liberdade, mediante sua palavra provocante, reveladora. Se o
Outro ficar calado, ndo € possivel saber seu mistério, por mais que lhe peca e lhe suplique,
ndo o saberei e ainda que ele me diga, nunca estarei seguro de sua veracidade por inteiro.

Quer dizer, entdo, que o cara-a-cara comega por ser uma pergunta, mas pergunta que
sempre ¢ também uma resposta, porque o Outro ao responder-me me diz algo, mas me diz
desde um insondavel abismo.

O Outro fala e sua palavra encontra em mim, nao um olho, mas um ouvido. Para os
gregos e os modernos, o mundo é o ambito da luz, lumem, o intelecto agente € a luz que
ilumina. O inteligivel € o iluminado. Mas, a palavra do Outro estd além, na obscuridade; de tal
modo que sua palavra irrompe desde o além da luz, para colocar-me em questdo quando me
diz, por exemplo: “Eu tenho direitos que nao sao os teus.” Se ele tem direitos que nao sio os
meus, sua palavra € interpelante e posso ou nao ouvi-la. Entdo, trata-se de outra antropologia,
nao a do olho e a da luz (a filosofia nos ensinou que todo olho é luz) “To einai éstin” ( O ser
€) dizia Parménides, mas também: “o pensar (noein) e o ser sdo o mesmo”. O mesmo é o ser
que a visdo do ser: aqui estd a questao.

Nao vejo o Outro como livre, como exterioridade; ndo o posso pensar, ¢ impensavel,
porque ele, €, se revela, desde ele, de tal maneira que estd além do logos, é o que buscava
Fuerbach, é o que buscava Heidegger. Além da totalidade estd o Outro em sua liberdade, em

sua palavra que irrompe em meu mundo; mas, no fundo, sim, € realmente de outro, irrompe

70



sempre como interpelacdo, porque surge desde além da totalidade, como o que ndo tem
sentido, justamente porque estd além de todo sentido. Se fala como o que jd tem sentido, quer
dizer que € Ontico, mundano. Se subo no dnibus e pago a passagem, este ato tem sentido, €
compreendido e portanto, o motorista me deixa passar; tudo normal. Mas, se alguém sobe no
Onibus e ndo paga, o motorista o olharia na cara e este alguém lhe diria: “o que foi?”,
provocando-o agressivamente, entdo, se produziria uma experiéncia de ruptura da
cotidianidade. Ali se cumpriria a irrup¢cao do Outro, porque o que ja tem sentido é a palavra

univoca, a palavra ndo interpelante, a palavra totalizada, a palavra dominada. Vejamos como.

6.6 O outro como exterioridade e barbarie

O Outro que ¢ interpelagdo € por isso exterioridade. Vou chamar exterioridade aquele
ambito que estd além da totalidade, porque é como o ndo-ser, € como o nada (B do esquema
3). Para os gregos, os que estavam além do muro da cidade (Hericlito chamava o muro da
cidade o ldgos, o ser), da Magna Grécia ou de Anatélia (onde estavam Efeso e as pequenas
coldnias gregas), os chamavam de barbaros. O que esta além da civilizagdo é a barbarie, nos
ensina um autor argentino do século XIX que escreveu Civilizacdo e barbdrie®®. A
civilizagdo € totalidade e a barbarie € o que estd além da civilizacdo, é o ndo-ser. Entdo, chega
o espanhol a América e se pergunta: “O indio ¢ homem?” Ferndndez de Oviedo nos declara
que é um homem, ou seja, “um animal racional e da mesma estirpe da Santa Arca de Noé,
mas que voltou a ser besta por seus costumes”. Dizer que voltou a ser besta € o mesmo que
dizer que perdeu sua racionalidade e se a perdeu, deixou de ser homem e passou a ser ente;
Portanto, o indio é uma utilidade, uma coisa a disposicdo-de. E assim como os espanhéis
pensam a hispanoamérica; se o indio € algo sem sentido, nada, hd que educa-lo e fazer-lhe
civilizado, europeu. O indio receberd seu ser da civilizacdo, ou seja, na cidade, intramuros. O
extramuros € o bdrbaro, a negatividade; a liberdade do Outro € extramuros, € negada,
portanto. Somente € afirmada a totalidade como luz e como sentido.

E bem, esta luz, esse mundo e essa totalidade que mostra tudo como fendmeno sera

negac¢ao do Outro, serd ontologia imoral.

58 Trata-se de Domingo Faustino Sarmiento.

71



6.7 A logica da alteridade

Na experiéncia do cara-a-cara eu reconheco o Outro como o que estd além de meu
mundo. Portanto, estou reconhecendo o limite de meu mundo; estou assumindo-me como
nao-unico, como finito. J4 veremos a significacdo que isso vai adquirir ao final destas
conferéncias.

Quando me reconheco finito e quando reconhe¢o o Outro, enquanto tal, (além da visao
e da luz, da inteligéncia e da razdo européias, da razdo de Hegel), posso dirigir-me ao Outro
como ele é. Lévinas, um filosofo que apesar de europeu, atingiu a exterioridade da Europa,
chama désir o que queria traduzir como amor-de-justica; € o amor ao Outro como outro pelo
fato de ser alguém, ou seja, de ser homem, ainda que ndo o conheca; ainda que d“ele ndo saiba
nada, porque o respeito ao Outro, enquanto tal, € um ato que ndo pode ser através da razdao ou
da inteligéncia. Apesar de nada saber dele e o que estd sendo agora é como projeto, como
futuro, o posso encontrar num ato de amor. Isso é oposto as posicdes de Hegel e de Platdo.
Quando comeca a estudar o eros platonico, adverte que este ndo é mais que o amor do mesmo
pelo mesmo. Ja veremos que significado isso terd na erética.

Em contrapartida, sentido diferente tem o dgape, um amor que vai além de si mesmo,
ou seja, que vai além da totalidade. Se algum pensador se preocupa com isso, ¢ Agostinho
quando diz: “H4 dois amores; hd um amor a si mesmo que é o amor da totalidade e um amor
ao Outro” (ele disse ao ser, mas na verdade, é ao Outro). Este tipo de amor, que ocorre na
gratuidade, € o inicio, ato realmente criativo, diria que é o ato supremamente humano: o ser
capaz de amar alguém que estd além da totalidade de meu mundo. Somente quando amo ao
Outro como outro, posso aceitar sua palavra, posso confiar nela; porque o amo como outro,
aceito o que me diz como fidedigno. Ao contrario, se nao amo o Outro, o invejo, o odeio, me
entristeco com seu bem. Quando o espanhol chegou a América, viu que o indio tinha ouro e
prata e que os colocava nos templos — vejam que maneira de usar o ouro...! -, entdo levou os
metais a Espanha para que Carlos V os usasse contra os luteranos e fosse por dltimo aos
bancos da Inglaterra, lugar muito mais digno que o templo dos indios... aos olhos do homem
moderno europeu.

Assim, quando invejo ao Outro e me entristeco de seu bem, lhe roubo, e desta
maneira, 0 nego € como 0 nego, porque o odeio ( 0 odeio porque ndo me alegro de seu bem)
desconfio de tudo o que me diz. Por que? Porque € inculto, porque o sujo € fetichismo,

feiticaria, como as imolagdes de prisioneiros que os astecas ofereciam no altar do deus Sol.

72



Aquilo era horrivel; mas quando os espanhdis os escravizavam em quantidades bem maiores,
por causa de seu deus ouro, nas minas, isso era perfeitamente natural.

O que lhes parece mais digno para um indio, morrer como um burro de carga na mina
ou na Casa da Moeda em Potosi, dando voltas ao redor da noria para imprimir moedas de
prata, ou morrer em um altar levantado ao deus Sol? Vocés sabem, que os que morriam no
altar do Deus Sol, morriam dignamente, como homens e ndo reclamavam, nem gritavam,
porque ainda que tivessem sido aprisionados, sabiam que alimentariam ao deus Sol; por isso,
era uma morte digna de homens. Ao contrario, 0os que morriam em instrumentos do deus ouro
tinham uma morte indigna. Esta morte é no fundo, justificada pelas Leis das Indias.

Diziamos, contudo, que quando ndo amamos o Outro, enquanto tal desconfiamos de
sua palavra. Sua palavra €, neste caso, nada menos que todas as culturas indias que foram
tidas como coisas insignificantes, por mais que Inca Garcilaso tentou revela-la. Ndo creio em
sua palavra e se ndo creio: como vou esperar suas realizacdo? Nao hd nenhuma esperanca no
Outro como outro, o que se espera € totalizar este outro em meu mundo, como uma parte de
mim mesmo.

E bem, é aqui e agora, s6 agora, onde posso explanar o que chamo de ldgica da
totalidade. E uma légica assassina e imoral, que passa por ser a natureza das coisas. O livro
mais importante de Lévinas se chama Totalidade e Infinito,; nele comeca dizendo: “A arte de

prever e ganhar a guerra chega a ser o exercicio natural da razdo.”

6.8 A ontologia moral e ideologica

Como funciona esta 16gica? Quando digo logica, quero dizer o discurso da totalidade.
A totalidade tem um discurso, um modo racional de se mover a partir de suas suposicoes.
Depois, funciona como um argumento, como um teorema matemadtico e chega a sua
conclusdo exata, certa.

Devemos considerar a totalidade eticamente. A ética € a filosofia primeira, ndo a
ultima; € a introducdo a filosofia, porque vocés verdo que ha atitudes éticas no comeco do
pensar. Devemos voltar tudo, pois nos haviam ensinado que a ética vinha depois da
antropologia, mas nao € assim: a metafisica e a antropologia ja sao frutos de uma certa opcao

ética e ha que cocgar-se por ela.

73



Disseram-nos que “o ser €, o ndo ser nao ¢’ (Parménides). Que inocente! Ou que
abstrato! Dirdo vocés. Nao, que colonizador! O ndo ser sao os barbaros, eles ndo sdo. E como
0 ndo-ser nao é, pois sO o ser €, o que acontece entdo? Coloca-se o Outro num mundo e o
unico mundo que € o que tem o dominio do todo. Para Aristételes (veremos muito mais
claramente depois), o vardo livre de Atenas € o ser humano; os vardes escravos nao sao seres
humanos e a mulher ndo tem capacidade plena eletiva e a crianca estd em poténcia. De
maneira que os Unicos que sdo seres humanos, sdo os homens livres, os tinicos membros da
polis, porque somente ele € um zoon politikon, animal politico: o vardo livre de Atenas e de
seus confederados. Ou seja, todos os vardes ndo sdo seres humanos (os vardes barbaros nao
sd0) e todos os vardes escravos também ndo sdo, as mulheres também ndo, pois devem
obedecer aos vardes livres e as criancas ainda nao estdo educadas. O que se passou para
chegar-se a uma alienacdo tao alienante? O que se passou foi que, de fato, um grupo
constituiu a seu mundo — no sentido que indiquei antes: totalidade de sentido, projeto,
fundamento -, como mundo natural e divino; divinizaram seu mundo e disseram que € eterno
e natural. De maneira que ser virtuoso € atuar segundo a natureza. Necessariamente, quando
afirmo que € natural algo de meu mundo, se outro ¢ de outro mundo, esse outro ¢ antinatural,
por ndo participar de meu mundo. Assim, o Outro € negado como tal, € interiorizado ao
mundo como coisa e, por sua vez, ¢ definido desde o ser da totalidade, que na verdade, é o ser
de um subgrupo dominante.

E assim, como de repente, a ontologia se mancha de sangue. Esta ontologia se
transformou rapidamente em ideologia. O que significa isso? Que agora estd comecando a
encobrir tudo o que é o mundo. Tampa o sentido real do mundo e nega o mundo do Outro. Ou
seja: uma pequena parte dos mundos possiveis se arroga o direito de ser o mundo. Voces se
perguntaram: "concretamente a que se refere o professor?” Tratarei de mostrar-lhes mais a
frente o que isso ird significar no século XVI e no séc. XX, na Europa, na América Latina e
em Viedma, porque isso ndo € abstrato, mas concreto e proximo. Tao concreto que € até
perigoso assinalar-lo.

Esta 16gica instaura a guerra como origem, por qué? Porque o Outro por mais que seja
dominado, escravo (em grego se dizia doiilos, quando comecar a usar a palavra em hebreu as
coisas funcionardo de outra maneira), em algum momento tenta escapar da pedagogia que lhe
diz que o solo € escravo por natureza. Como dizia Martin Fierro:>”Em minha ignorancia sei

que nada valho”. Se ele disse que ndo vale nada, tudo esta perfeito para o sistema; Ainda que

59 Personagem protagonista de uma famosa obra de José Hernandez, na qual descreve a existéncia do gadcho argentino.

74



se creia nada, a totalidade funciona muito bem. Mas um dia Fierro “queima alguns neuronios”
e diz: “Serd que ndo valho nada...” Neste dia, comeca a logica da alteridade, pois quando
comega a duvidar de que nao vale, no fundo, ja quer sair da totalidade, para irromper em uma
ordem onde ele seja respeitado como outro. Mas, no dia que faz isso, deve atravessar a
barreira do muro da cidade (flecha b do esquema3) e no dia que quiser atravessar 0 muro sera
a cidade que mora, porque a ordem primeira (I do esquema 3) terd que deixar lugar a uma
nova ordem (/). Mas antes que passe o muro, ele que acreditou que valia algo, é assassinado
e morre. Por isso “a guerra é a origem de tudo”, porque antes de sair serd assassinado. Por
isso 0 homem mata ao homem, a humana € a dnica espécie que mata individuos da mesma
espécie.

Ha razdes pelas quais o homem declara guerra. Por que hd tantas guerras? As ha
porque o homem domina ao homem e, quando dominado, este tenta dizer: ”Sou Outro”, e o
matam. O matam de muitas maneiras: ou pela pedagogia que se faz muito mais eficaz para
que o homem volte a crer que ndo € nada; pela repressao que lhe impede de andar neste
caminho ou por ultimo, simplesmente, porque o mata fisicamente e este cai morto, como
Sécrates. O fato de que o fildsofo seja perseguido ou morra assassinado nao é nada acidental,
quase diria que, quando nao morre, € porque nado foi totalmente fildsofo.

Agora podemos entender por que “a guerra € a origem de tudo”. Esta € a que faz que
subsista a totalidade. Por isso, Lévinas indica que a guerra, a arte do €xito, se transformou na
racionalidade mesma. Ao que tenta abrir-se a exterioridade, se diz que esta é o nao-ser. Ou
seja, o ndo ser € o falso e o falso, é o contrario da verdade que € o sistema. Entdo, antes que
diga o erro, chega o her6i e mata o Outro, recebendo por isso, honrarias patrias, a medalha de
honra. E claro que ha muitos tipos de heréis: San Martin ou Hidalgo nio sio o mesmo que
Cortés ou Pizarro. Cortés foi o que conquistou ao indio, da mesma maneira que César as
Galias; ao contrdrio, San Martin ndo conquistou a ninguém, mas libertou um povo: sido duas
coisas bem diferentes.

Esta légica entdo, € uma logica que ndo tem saida. Ela afirma que o ndo ser ndo é, e
deste modo permite ao guerreiro da totalidade (grega ou moderna), conquistador de América e
de todas as nacdes que hoje chamamos de subdesenvolvidas, ir a conquista do ndo ser. Esta
légica considera que os americanos ndo sao homens, ndo-sdo, e por isso, justamente, lhes
fardo o privilégio de receberem o ser; ao dar-lhes o ser, lhes dardo a civilizagdo e tudo o que

estd vigente no que vamos chamar depois de “centro” (Europa, Estados Unidos, Russia).

75



6.9 A logica da alteridade

H4 outra 16gica, a que vou chamar: Logica da alteridade. Esta 16gica comega pelo
cara—a—cara; o reconhecimento do Outro move de um modo bem diferente ao que desta
maneira aceita ao Outro como outro. Somente deste nivel pode dizer-se que ha paz, que ha
amor e que, portanto, que se instaura a historia. Cara — a — cara significa relacionar-se com o
Outro como tal, que é sempre, € a0 mesmo tempo, parte de um sistema, mas, como oprimido.
Aquele a quem tenho como outro, exterior a totalidade, ao mesmo tempo € sempre incerto
num sistema, de tal maneira, que como diz Lévinas (a quem por ora sigo): O Outro € por
definicdo metafisica o pobre.” Disse metafisica e saibam que uso a palavra estritamente como
neologismo, porque se a totalidade é a physis, a meta-physis é o Outro, o realmente real, o que
esta além (meta-) do ontoldgico, mais além do ser como luz.

Agora, o Problema do Outro como outro, do pobre, do oprimido, o que t€ém a ver com
a ontologia ou metafisica? Nao se trata de um problema sociol6gico? Tem a ver, justamente
porque chamo pobre o que esta fora do projeto, da totalidade e, por tanto, de todos seus
valores e de suas mediagdes. O pobre ndao tem como futuro o projeto da totalidade, mas outro
projeto que ndo € vigente. Na idade média, no século IX, quando o mundo vigente estava
constituido em uma parte pela Igreja e em outra pelo sistema feudal, quem ara o pobre? Era o
burgués, que abria um caminho por suas maos. Neste momento, o burgués era o Outro do
mundo medieval, pois nem a gléria, nem a santidade, lhe eram atribuidos; ele era um
miserdvel, um pobre, ainda que cheio de dinheiro.

O Codigo de Hamurabi, ja antigo (uma pedra preta, pequena que estd no Louvre),
disse: “Eu fiz justica com a vitiva, com o 6rfao e com o pobre”, - estas palavras nunca as teria
escrito um grego, nem tampouco, um moderno -. Vejamos a significacdo que tém. A vidva, o
orfao e o pobre, sdo a exterioridade da totalidade e o que € capaz de fazer justica para eles, se
abre a exterioridade e tem uma nova experiéncia do ser. Hamurabi era semita. Aristételes
nunca o disse na Efica a Nicomaco; eu digo melhor, que “o amor é de iguais a iguais” e
portanto, amor para os que estdo dentro da totalidade. Nao se pode amar o que é desprezivel,
porque o amor dos gregos € intrinsecamente aristocridtico. Hamurabi tem uma experiéncia
bem diferente. E outra maneira de viver o ser. Os povos semitas sdo os que descobrem a
experiéncia do que estou falando, a descobrem histérica e culturalmente; Mas,

metafisicamente, quica nao foi pensada até o século XX. Somente a partir deste outro tipo de

76



categorias, é que de pronto, poderd ser explanado nosso problema, o problema de uma

filosofia latino - americana da libertacao de nossas classes oprimidas.

Esquema 4, p. 47. A logica da alteridade

6.10 O trabalho como servico

A légica € entdo, o cara — a - cara, o respeito pelo Outro. Um, dentro da totalidade (1),
vivendo o cara — a —cara descobre o Outro o que estd na intempérie (2), Qual é o ato de um
com o Outro? Um ato de entrega na gratuidade, e este ato ja ndo € praxis, que tinhamos dito, a
atualidade no mundo para cumprir o projeto. Marx diz que a prética vai cobrir ou cumprir as
necessidades. Bediirfniss em alemao, ou Besoin em francés € a necessidade, e assim necessito
o que me falta diz Sartre.

Mas, o que me falta € meu poder ser ou meu préprio projeto. Ao contrario, o Outro
como pobre ndo me falta, o que falta a ele nao falta a mim. De tal maneira que se eu lhe faco
um servi¢o, ndo o faco por necessidade, mas por ele. Este ato ja ndo € Ontico ou ontoldgico
porque chega até o fundamento, entdo, € trans-ontologico porque se abre a exterioridade. Nao
me refiro a gratuidade do homo ludens de Marcuse, de Fink ou de Heidegger, homem que
joga por atuar fora do sistema como os hippies, ndo. Fora do sistema, mas para servir ao
Outro em um ato gratuito e, histérico. Este ato tem um nome, e jd ndo posso usar nenhuma
palavra grega nem indo-européia, porque nem os indo-europeus nem os gregos entendem,

jamais a experiéncia do Outro. Tenho que recorrer aos semitas de novo e encontro a palavra

77



haboddh que em hebreu significa trabalho, trabalho num sentido forte, e hebed significa
servo de Yahvé, o revoluciondrio, o profeta.

Esta figura serd encontrada depois por Hegel, meditando as cartas de Sdo Paulo. Como
vocés sabem, Hegel estudou cinco anos teologia, mas ao invés de converter-se em pastor
luterano, como queria no principio, se dedicou, enfim, pela filosofia. Na realidade, toda sua
filosofia ndo foi mais que um cristianismo vazio e racionalizado; pode dizer-se que foi o
filésofo mais anticristdo que se pode imaginar, a0 mesmo tempo que o mais panteista de todos
os modernos.

A questdo do hebed (servo) tem muita importancia, porque dali partiu a dialética do
senhor-escravo. O que se passa é que o hebed ndo tem nada a ver com doiilos (em grego) no
sentido de escravo, submisso, instrumento do senhor, mas hebed (servico) vem de haboddh
que significa trabalho. E o trabalhador, no sentido de que é o que na totalidade, escutando a
palavra do Outro, produz o servigo, que € um ato trans-ontologico (flecha e do esquema 4).
Esta palavra significa ir além da totalidade de um sistema, atravessa-la por um Outro que esté
de fora, na intempérie. Por tanto, colocar-se frente — a —frente com ele. O termo libertacao,
como trabalho, também € usado depois com um valor simbdlico e cultural. Diz-se, por
exemplo, que Moisés estava em seu mundo e escutou a voz do Outro que lhe disse: “Tenho
visto meu povo escravizado no Egito, lehitzalo”, em hebreu esta palavra significa: tire-o da
prisdo. Simbolicamente, a totalidade € prisdo; libertar alguém da prisdo significa deixa-lo

livre, ou seja, libertd-lo.

6.11 O servigo como libertacdo

Libertacdo como trabalho é estritamente o ato trans-ontoldgico do que da totalidade
escuta a palavra do Outro (que irrompe como interpelacio desde além do sistema,
questionando-o0) e se joga60 por ele. Agora, o que se joga pelo Outro como o hebed, acaba
sendo perseguido, cagoado, cuspido, humilhado, porque enfraqueceu o muro da cidade e
agora esta estd vulneravel. Aqui existe um grande problema. Sécrates morreu, mas ndo sabia
por que, pois carecia das categorias para pensar sua morte e as razoes que deu ndo sdo reais.
Sua morte sim, é real e teve um sentido: enfraqueceu os muros da cidade e ficou na

intempérie. Por isso é que seus jovens discipulos interpretaram que a morte do mestre era a

60 NT: poderiamos optar por traduzir como rompe a totalidade por ele, mas julgamos que o termo jogar-se mostra mais a espontaneidade, coragem e

gratuidade mesmo, do ato.

78



z

mais real de todos seus ensinamentos. Advertem o dificil que € a tarefa de pensar. Se o
pensar, quer ser um pensar critico da totalidade: Como pensa-la criticamente sem sair dela?
Mas se saio, fico na intempérie. Somente morrendo a cotidianidade do mundo é que acontece
o pensar filosofico. O que se protege na seguranga da totalidade estd morto e ndo pode pensar.
A unica coisa que pode fazer € memorizar o mesmo e repeti-lo. Aqui, percebemos que o pobre
¢ a realidade a ser pensada e todos os esquemas ndao fazem sentido algum. Sobretudo, na
América Latina, porque relacionando com a Europa, esta estd na intempérie e nunca foi
pensada. Disso resulta todo um questionamento.

A filosofia da libertacdo seria assim, a auténtica filosofia da miséria, a que tem por
tema o pobre, o oprimido, o ndo-ser além do mesmo.

Sinalizarei algo interessante: a palavra haboddh que significa trabalho ou servigo é o
ato que também os sacerdotes cumpriam no templo de Jerusalém: o servico divino. Ou seja,
haboddh é um ato libertador € a0 mesmo tempo € culto. Os mestres da 16gica da alteridade,
que eram profetas, diziam: “Nao quero sacrificios, mas misericérdia”. Ou seja, Nao quero
servico divino, que ndo seja, servico ao pobre. Porque ndo pode render culto ao Outro
absoluto, aquele que ndo se joga pelo Outro concreto e histérico. Isso ndo veio nem de
Kierkegaard, nem de Fuerbach, porque ndo foram suficientemente criticos. De certa maneira,
podem servir de introdu¢@o ao nosso pensar contemporaneo Latino-americano. Nao podemos
seguir a Hegel ou aos hegelianos, ndo podemos seguir aos fenomendlogos, nem aos
existencialistas, porque eles imitam uns aos outros. S6 podemos seguir aos criticos de Hegel
para poder continuar, mas sendo mais criticos que eles mesmos, ou seja, pensando a partir de

categorias novas.

6.12 A criacdo da nova ordem

Entdo, hd uma légica; essa logica se move de tal maneira que o que estd dentro da
totalidade escuta o Outro como tal, escuta sua palavra e vem de mais além do que para ele era
o ser; do ser no sentido grego e moderno que ndo € esse latino. O esse vem todavia, de outro
ambito mais além do horizonte do mundo; o esse como esse (sistere latino, € o dmbito da

realidade; o que passa € que hda uma realidade exterior ao mundo como ontologia).

79



O mais real de todo o exterior a0 mundo € o outro homem, porque € justamente,
liberdade. Digo isso muito rapidamente, para indicar-lhes até que ponto filésofos, tdo
deixados de lado, tais como Zubiri e a ele me refiro, dizem muitas coisas que nem podemos
imaginar, e, no entanto, sdo de nosso mundo hispanico. Pode parecer que na Espanha nao ha
filésofos, ha, mas o que acontece € que as vezes, ndo os conhecemos.

O Outro entdo, que se revela, surge mais além do que para mim é o ser; pde em
questdlo meu modo de ver as coisas. Me jogo pelo que ele diz, sem interpretd-lo
completamente, ja que o fundamento desde onde o disse, ndo me é compreensivel. De modo
que ndo posso interpretd-lo, se ndo, por analogia e, lancando-me a ele, como quem necessita
de ajuda, é que avanco; esse avangar juntos que € o “servico” € o ato histérico propriamente
dito. Aquele que era um todo uUnico, serd desfeito, um novo todo se forjard ao servico do
Outro; uma nova ordem. Essa nova ordem nao é mera expansao dialética do mesmo como foi
hispanoamérica relacionada a Espanha, mas desde o Outro surge o novo.

Um grande pensador anti — hegeliano disse: “Desde o escutar silencioso surge a
comunidade” (aqui hd toda uma metafisica do siléncio).’ Aquele que é capaz de escutar
silenciosamente ao Outro como outro € o que pode constituir uma comunidade e ndo uma
mera sociedade totalizada. E por isso que o mesmo autor explica: “A festa da origem de um
povo € sempre a festa da libertacdo.”

Quando nés festejamos o 25 de maio ou o 9 de julho® ndo festejamos a libertagdo?
Claro que sim, e assim, o fez sempre a histéria. Nao devemos, contudo, festejar o 12 de
Outubro, mas o fazemos. 12 de outubro: Festa da raga...! De que raca? Da hispanica ou da
india? Se € da india, mal podemos festejar, porque nesta data, foi oprimida. Entdo, estamos

festejando a raca dos espanhoéis. Nao € um paradoxico; uma contradi¢do?

6.13 A otreidade do povo

A festa da libertacdo € a festa do povo. Agora, o povo € o Outro. Falemos do povo
pobre, o povo dos analfabetos para os alfabetizados, o povo dos incultos para os cultos. O
interessante € que, justamente porque carece de cultura, este povo tem garantias de nao

alienacdo. Todavia, n6s nem podemos dizer o quanto estamos ou ndo alienados, pois nem

61 Se trata de Franz Rosenzweig.

62 Festas que comemoram a libertagdo Argentina da Espanha no inicio do século XIX.

80



sabemos quem somos. Os incultos, em sua exterioridade a civilizacdo, estdo sendo o ponto de
apoio do real. Dai que a filosofia tem que se abrir ao povo, escutar seus mitos € interpretar
seus simbolos, porque ali estd o nosso oculto. Quando pergunto a um aluno o nome de uma
obra de arte e este menciona nona sinfonia ou Gioconda, eu que estou em Mendonza, o
interpelo: e as acequias mendocinas? “‘e os modos de podar as parras e de tocar a guitarra, os
esqueceu?” De que tipo de arte estamos falando? Estamos alienados... Onde estd nosso povo?
Nada, ndo sabemos nada.

Ou seja, no fundo, somos parte da totalidade dominadora; ndo permanecemos no cara
—a- cara que escuta ao Outro; estamos mortos porque estamos no passado. O paradoxo do
dominador é que fazendo da totalidade o natural e divino, a faz eterna e € portanto,
insuperavel, porque se fosse superada, morreria; estabilizava tudo. E, por tanto, afirma o
passado. Alguém disse (lhes digo para sé ter em conta a ldgica da proposi¢do): “Deixem que
0s mortos enterrem aos seus mortos’”; como a totalidade esta dialeticamente morta um tanto
totalizada, o que se encarregar de continuar vivendo nela, estd também morto. Mas, tu segue-
me; é dizer: saia da totalidade, jogue-se ao futuro. Quem disse isso era um homem que usava
metodicamente um pensamento. A filosofia nunca quis descobrir esta 16gica explicitamente.

Entre a ontologia da totalidade e a relacdo com um Absoluto alterativo, estd a relacao
com o Outro e esta relacdo s6 pode ser antropoldgica, mas isso havia sido deixado de lado.
Com efeito, os gregos pensaram o ser, que era o fundamento, como divino; Vieram os cristaos
e determinaram a alteridade como teoldgica; e esta constituiu a0 homem enquanto pessoa.
Depois, os modernos negaram o Absoluto como alteridade e afirmaram o homem como
sujeito. Finalmente — permitam-me a ousadia — viemos os Latino - Americanos e, pela
primeira vez na histéria mundial, afirmamos outro homem como Outro, ndo s como pessoa,
ou classe social, mas como povo, como cultura periférica.”’ E o surgimento da antropologia.
Ou seja, os medievais vieram ao Outro somente como Absoluto; ao contrario, nés podemos
ver ao Outro como indio, como negro africano escravo. Surge, pela primeira vez o Outro
como homem, que por sua vez, pode ser epifania do Outro absoluto. Dai que quando
Nietzsche disse: “nossas maos estdo cheias de sangue de Deus”, quis indicar que as maos da
totalidade européia estdo cheias de sangue de outro homem. Como esse homem € a epifania
do Outro Absoluto, a0 matar a0 homem, mataram a epifania do Absoluto e por isso ficaram

s6s. Quando essa Europa comeca a perder seguranca sobre si mesma e toma consciéncia que

63 Mais adiante se explicara seu sentido

81



nossa subordinacdo a ela desapareceu, entdo, surgird para a Europa a possibilidade de abrir-se
ao Outro, as nagdes pobres do mundo.

Europa ndo pode libertar-se por si, somos ndés que devemos interpeld-la. Nossa
filosofia irrompe na Europa e lhe proclama: “Vocés, com seu ego cogito, nos totalizaram
como coisas dentro de seu mundo; quando nos respeitarem enquanto outros, entdo, e s6 entao,
vocés mesmos poderdo ser livres.” Deste modo, ja que a saida para a Europa ndo estd nela
mesma, mas sdo os oprimidos que a mostrard. Seremos nés, as nacdes pobres. Por qué?
Porque as nac¢des pobres sao o futuro da histdria.

Tudo o que dissemos sobre a Europa, vale mais ainda para os Estados Unidos.

6.14 A Filosofia latino - americana como libertacao

Até aqui ndo, ndo fiz mais que destruir uma linguagem e propor algumas categorias
novas. E a partir destas categorias que poderemos agora pensar. E necessdrio primeiro destruir
uma mdquina para construir uma nova e a filosofia latino - americana, por muito tempo, tem
que ser destrui¢do do muro para que pela fresta possa passar um processo histdrico.

Observaram que a tarefa ndo € ficil? Recordo que quando apareceu A dialética
hegeliana, um comentador de Buenos Aires (alguns “portefios”, créem que sabem tudo)
escreveu: “Este autor que diz falar de América Latina , a tinica coisa que faz, é comentar os
europeus”’. Este comentador ndo se da conta de que para descobrir novas categorias, com as
quais nos seja possivel pensarmos a ndés mesmos, temos que comecar a falar como os
europeus e, desde eles, provar suas limitagcdes, destruir seu pensamento, para dar lugar ao
novo. Portanto, durante muito tempo tenderemos a falar com Europa e conhecer muito a
fundo o que eles pensam, porque do contrdrio, passaremos por seu lado, sem conseguir
quebrar o muro. E necessdrio jogar-se®* bem dentro e fazer estalar este pensamento. Tem que
conhecer muito bem os pontos fracos de sua logica e saber onde por a dinamite que a destroi.
S6 que a destruicdo a qual se alude, frequentemente € acidental, mas a nossa, penso, € total,
porque ¢ justamente a novidade do diferente.

O que disse aqui, o expus em Lovaina faz pouco tempo (em fevereiro de este ano de
1972), Para professores da Universidade de Louvaina e um grupo de doutorandos Latino-

americanos; Imaginem como lhes caiu tudo isso. Exposto para um publico europeu, produz

64 NT: meterse no original, mas pensamos ser mais simbdlico no portugués, novamente a palavra jogar-se.

82



outro efeito. Nao existem objecOes sobre algo que para eles € novo. Podemos colocar em
questdao Heidegger, Kant, Hegel, e muitos outros, porque somos exteriores a eles e falamos
desde esta exterioridade. E ali onde surge a verdadeira originalidade, ndo do que se cré
original, mas simplesmente do que € original, porque é outro distinto deles. Mas, para isso,
devemos surgir do nosso, que € uma histdria, nosso povo, nossa opressao; tudo isso que nao
aprecidvamos, quando era a Unica coisa que tinhamos como futuro era o projeto da cultura

deles.

83



7. A ETICIDADE DA EXISTENCIA
E A MORALIDADE DA PRAXIS LATINO - AMERICANA %

O tema de hoje, serd continuagcao dos de ontem; entrard de cheio na questao ética. Esta
dividido em duas exposi¢des. A primeira, chamarei: A eticidade da existéncia; e  segunda: A
moralidade da prdxis. Como a denomino: a moralidade da préxis latino - americana, quero
comegar por uma introducio que titularei: a historica, vale dizer, que é uma interpretacdo da
histéria mundial. Dedicarei a isso poucos minutos, ainda que esta questdo possa chegar a
ocupar varios cursos de histéria da cultura. Quero que nos situemos primeiro na América
Latina para que quando descobrirmos o que foi dito ontem, em nosso continente, saibamos do

que estamos falando.

a) A historica

A historica serd entdo uma interpretacdo da histéria mundial, tendo em vista a
compreensdo do que é América Latina. Poderiamos comecar desde a origem do homem, mas
vamos comecar a partir da grande revolug@o neolitica e repassar o que ocorreu, apesar de ja
ser bem conhecido: o fato de que ha seis grandes colunas culturais neoliticas, seis sistemas
instrumentais que se chamam altas culturas. A primeira delas € a regido mesopotamica
(datada de 4.000 anos antes de Cristo); a segunda, do Egito; a terceira, a do Vale do Indo (25
séculos a.C.); a quarta a do vale do rio Amarelo; e logo, sobre o Pacifico (o Pacifico ndo
separa, mas une), a cultura mayo-azteca, desde o comeco de nossa era; finalmente, o império

inca, que no século XV coroa seus maiores imperadores.

65 Conferéncia ditada em 23 de novembro de 1972.

84



A pré-historia

Temos as seis grandes culturas, como colunas centrais da histéria mundial. Essas seis
grandes culturas estdo unidas por centros que as relacionam; assim, a Mesopotamia e o Egito
estdo unidas pelo Mediterraneo oriental, que vai ser o ambito onde se encontrard o que
chamarei de proto-histdria latino - americana. Toda esta regido estd unida pelas culturas do
Pacifico que continuamente chegam as nossas costas. Desta maneira, América Latina, entra na
histéria mundial ainda na pré-histdria, por causa das grandes culturas da meseta mexicana,
dos incas ou dos chibchas. Isso nos interessa muito porque nossa pré-histéria € a exterioridade
do que ird ocorrer depois.

O segundo momento, a meu ver, da histéria mundial (que ndo leva em consideracdo a
América Latina e por isso a chamo de proéto-histdria) vai acontecer a partir do primeir066, até a
saida de Colombo da Espanha. O conhecimento deste periodo € necessdrio para sabermos
quem ¢ Colombo, que um dia chegou a nossa terra e para entender como ird relacionar-se
(para utilizar as categorias j4 trabalhadas) a totalidade®” com a alteridade do indio. O Outro
serd o indio. Também poderemos ver como continuard a histéria para compreendermos hoje,

em 1972.

A proéto-historia

A proto-histéria comeca a gestar-se por um duplo processo: Primeiro o de um grupo
de povos ao norte do Mar Negro e do Caspio, que os chamamos de indo-europeus (como os
hititas e os frigios; os gregos e os itdlicos; os celtas e os germanos; os medos € 0s persas; 0s
arios e os chue-chi, que chegam até a China).®® O grupo indo-europeu teve nos hindus e nos
gregos sua expressao maxima; a mais logica e coerente filosofia na Grécia e as maiores obras
misticas no mundo do hindu. J4 temos uma tarefa filoséfica: analisar a coexisténcia de todos
estes povos a partir de uma mesma experiéncia a cerca do ser. O ser € “o visto”, nesta
experiéncia temos a primeira abertura ao ser como totalidade. Ao contrario, nos desertos

arabicos surgem outros povos: os semitas (os acadios, assirios, babilonicos, fenicios, hebreus

66 NT: que o autor descreveu no paragrafo acima.
67 NT: do Europeu civilizado.

68 Veja este tema em minha obra O Humanismo Helénico, EUDEBA, Buenos Aires,1977.

85



e depois o Is1a).% Estes povos tem outra experiéncia a cerca do ser. S3o os que descobriram
que o Outro, enquanto livre, € o sentido primogénito do ser. Essa experiéncia que falamos
anteriormente, de uma maneira sistematica, se descobre historicamente no relacionamento dos
povos indo-europeus com 0s povos semitas. A proto-histéria americana termina da seguinte
maneira: H4 um momento, quando estdo vigente o grande Império Romano, o grande Império
Persa, os reinos hindus e o Império Chinés, em que praticamente o pensamento indo-europeu
ocupou a regido civilizada do continente euro-asidtico. Estamos, por exemplo, no ano 300
depois de Cristo.”” Mas, um pouco depois, acontece a cristianizacdo do Império Romano e,
por sua vez, a expansdo do mundo drabe. De modo que se olharmos o mapa do ano 700",
observaremos que de pronto, os drabes chegaram até a India e conquistaram parte da mesma;
uma experiéncia judeu-cristd ocupou a histéria romana, toda a regido dos germanos. Ou seja,
se produziu certa inversdo e hd uma semitizacao do sentido do ser. Se para os indo-europeus

tudo era divino, para os semitas as coisas sao reduzidas a criaturas.

7.1 O enfrentamento: Expansdo da ecumene européia

Produz-se, entdo, a cristianizagdo do Império Romano e, por sua vez, da Peninsula
Ibérica; esta se constitui a cristandade. Colombo, que parte da América, € fruto de todo este
processo, quando chega a América em 1492, ano em que Reis catélicos tomam o reino de
Granada, significa — agora sim — o enfrentamento do indio e o espanhol; este enfrentamento ¢
de suma importancia, porque € o cara-a-cara origindrio da América de que temos falado.
Colombo, antes de descer e perguntar o nome da ilha, pelo fato de esta ilha o ter salvado,
colocou-lhe 0 nome de Sdo Salvador. Por um nome ja ¢ como dominar seu ser. Nao perguntou
aos indios como se chamava a ilha; Le deu o nome.

Vejam, o destino da América foi langado antes de que o conquistador descesse de seus
barcos a primeira terra descoberta. Por que por um nome, significou domina-la? Porque
Colombo descende da ecumene que era a totalidade latina, a cristandade das cruzadas e a
Reconquista. Este era, evidentemente, para o mesmo Colombo, o tinico mundo, porque fora
deste, estavam os infiéis drabes. Infiéis € o mesmo que dizer: homens a serem humanizados,

nao-ser, barbaros. A totalidade da cristandade era o que dava sentido e civilizagao. Colombo,

69 Veja minha obra O humanismo semita, EUDEBA, Buenos Aires, 1969.
70 Veja minha obra El dualismo em la antropologia de la cristandad. Ed. Guadalupe, Buenos Aires,1974.
71 NT:d.C.

86



com esta experi€éncia milenar sobre seus ombros, chega a América e enfrenta o indio e o
enfrenta como Outro, mas o inclui imediatamente como parte de seu mundo; mais adiante

veremos de que maneira.

7.2 Divisdo do mundo em centro e periferia

No século XV, as ecumenes coexistentes antes da conquista espanhola eram as
seguintes: 0s maias, astecas e incas; o mundo latino e o bizantino; o mundo drabe; a Indiae a
China. Mas, depois, a Espanha chega a América; a conquista. E de imediato, Portugal
primeiro e logo depois Holanda e Inglaterra, dardo a volta ao mundo africano e chegar na
India, China e Japdo. O mundo 4rabe rapidamente empobrece por muitas razdes, sobre as
quais ndo posso deter-me agora.’” De tal maneira, que depois também o europeu conquistard o
mundo drabe no séc. XIX. De pronto, muda rapidamente a fisionomia do planeta porque
apareceu um centro € em contrapartida, todos os outros mundos que receberam o impacto
conquistador deste centro, foram constituidos como o que vou chamar, de agora em diante, a
periferia.

Heidegger disse na Introducdo a metafisica: “o que acontecia na Europa se multiplica
depois em numero na Russia e nos Estados Unidos.” Com efeito, a0 mesmo tempo em que
Espanha chega a América, Ruassia chega a Sibéria, no mesmo século XVI e quando os
espanhdis descobrem o Mar do Sul, os russos descobrem também o Pacifico. Ou seja,
Espanha, Inglaterra e Russia, que s@o os p6los ou pontos de expansdo da Unica Europa que
conquista a0 mundo e estabelece certa unidade a partir do centro. O que hd é uma expansdo
do mesmo, avassalando a exterioridade de todas as outras culturas ou homens que, até este
momento, eram ecumenes externas, coexistentes. Agora, a questdo estd justamente em que
este centro acreditou ser o Unico e que para ser homem deve ser europeu. Por isso € que se
perguntava: “os indios sdo homens?”, “os hindus sdo homens?”, “os chineses sdo homens?” e
isto se questionava partindo de seu proprio ser. Quer dizer que o homem europeu media ou

julgava todos os demais homens desde seu proprio projeto.

Esquema 5, p.59. O centro e a periferia dependente

72 A mais importante foi a inflagdo do ouro e da prata, seguida de que o mercado euro_asiético-africano, deixa de ser centro.

87



CENTRC'

"-|.

Fgmdm ', .
'-. "-. Unidos China
Eumpu

Pml Fi-_'Fl'l.P~ 5,.,,5““

asililico
Africa
negIa

7.3 Dependéncia latino - americana

A preponderancia hispanica foi o primeiro momento constitutivo do ser da América
Latina, que era coldnia ainda que a chamassem de provincias. Depois vem a independéncia da
Espanha, mas a América Latina torna-se neocolonia inglesa e por dltimo, norte americana.
Ou seja, a histéria da América Latina € uma histéria de dependéncia de dominacdo. Isso é
sabido, € evidente, mas a filosofia nunca o pensou, ontolégica e metafisicamente, este fato da
dependéncia de nosso ser. Dependéncia que ndo € s6 econdmica, mas também politica,
religiosa, cultural, antropoldgica; dependéncia em todos os niveis de nosso ser.

A partir desta realidade, veremos aspecto por aspecto do problema latino-americano,

desde uma interpretacdo filoséfica. Quer dizer, destruindo as categorias que nos impedem de

vé-lo e descobrindo o que nos remeta a ele, poderemos desenvolver o primeiro tema.

7.3.1 A eticidade do fundamento

Vimos que o homem € um ser no mundo e o ultimo horizonte de seu mundo é o
fundamento. Para todos os cldssicos, como o fundamento € o primeiro, ele é ontologicamente
como é, ndo pode ser bom nem mau, porque € o ser. Assim, se vivo na Europa, em seu
mundo, o fundamento do ser europeu passa a ser o ser mesmo. Mas aqui hd uma questdo: se

chegassemos a descobrir que hd uma exterioridade a esse mundo, teriamos um ponto de apoio
88



desde o qual poderiamos nos perguntar se este fundamento é bom ou mau; ou seja,
perguntarmos se o projeto € justo ou injusto. Descobririamos entdo que esta totalidade ndo € a
unica, nem € divina, mas que € uma possivel entre outras, fora dela.

Se penso que sou no mundo e que o horizonte de meu mundo € finito, o fim é o
fundamento de tudo o que fagco em meu mundo e portanto como digo, ndo € nem bom, nem
mau, mas € o Ser. Eo que diziam os cldssicos, Aristoteles, o télos (o fim) ou a fysis € o ser, 0
fundamento do bem Ontico; o ser mesmo ndo € bom nem mau. Mas se descubro que esse
mundo nao é todo o mundo possivel, mas um mundo, entdo desde a exterioridade tenho um
critério para comegar a ver se o fundamento, o projeto ¢ bom ou mau. Este &, pois, o problema
da eticidade do fundamento. Se ndo tenho exterioridade, ndo posso nem se quer fazer-me a
pergunta e por isso € que os gregos nao podiam fazé-la.

Sem exterioridade ndo hé resposta para o problema do mau. O que € o mau para
aqueles que pensam que o homem € um ser no mundo, que este mundo € totalidade e que essa
totalidade € dnica?

O mais interessante neste tema dos grandes fil6sofos indo-europeus (porque é a grande
crise do mundo grego e depois Hegel repetird exatamente isso) é Plotino que viveu na
Alexandria do Século III depois de Cristo. Plotino, num momento da Enéada se pergunta: “O
que é o mau?” e responde que o acontece no homem porque este tem corpo; mas 0 corpo nao
€ 0 mau primeiro (Plotino pensa que o corpo € a origem do mau, porque nos inclina mediante
os desejos as obras perversas), pois este € a matéria. O corpo ndo € mais que uma porcao de
matéria determinada por uma forma que € a alma humana. A matéria é o mau primeiro; € a
que determina o ser; o ser como tal € indeterminado (isso terd uma grande importancia para o
pensamento contemporaneo). O ser € 0 uno origindrio, e é, por isso, o perfeito.

Mas hda um movimento que € ascensdo e retorno (o retorno de Nietzsche). Em
primeiro lugar, € ascese pela necessidade de ascender; a ascética, como negagao da matéria, é
o nucleo da doutrina plotiniana. O mau € o corpo; o bem € o retorno da alma a unidade. Em
segundo lugar, € um dualismo, porque a alma é participacdo do Uno, tanto que o corpo que

participa da matéria € sua negacao.

89



7.3.2 A imoralidade da ética moderna totalizante

Dirijamos a pergunta sobre 0 mau ao pensamento moderno europeu € vejamos o que
nos responde, por exemplo, Hegel. Para ele também, o ser em sua origem é em-si e
indeterminado; quer dizer, na origem, o horizonte ndo € algo particular, pode ser tudo, mas
ndo € algo. No horizonte estd o indeterminado, logo vem a determinacdo, a diferenca. O ser
em-si, que se opde ao nada, transforma-se em algo e o algo € cada ente determinante diferente
a outro: ndo € outro.

Esta determinacao (o disse na Filosofia do direito) € justamente o mau, porque faz que
algo seja particular e na medida em que permanece particular e ndo serd universal
(movimento de retorno) continua sendo mau.

Tomemos um exemplo mais concreto: sou um homem e tenho uma vontade. Se quero
meu bem como particular — dird Hegel — reafirmo a determinacio, portanto ndo me foco no
comum; esse egoismo faz com que ndo possa colaborar com o universal, que seria,
suponhamos, o nacional. Ao colaborar com o nacional, 0 mau consiste em deixar ao ente
como um particular fechado e impossibilitar que ele retorne ao universal. Ainda que, quando
ponho o proéprio, o particular, em interesse do comum, disse Hegel, neste caso, o bem se
cumpre, justamente, no bem comum. E se fluo de minha familia a minha nagdo, de minha
nagdo a histdria universal e desta até a origem que € o absoluto, entdo, s6 entdo, cumpre-se 0
processo do bem.

O mau é, entdo, a determinacdo; o bem € o retorno ao indiferenciado, ao absoluto.
Atentem-se de que aqui estamos tratando do conceito de totalidade: o retorno a totalidade
como o indiferenciado é o bem. Do mesmo modo os brahamanes da India pensavam que
quando desejo isto ou aquilo me particularizo; ao particularizar-me, amo; e ao amar algo me
pluralizo. O que devo fazer, ao contrério € libertar-me das coisas ndo amando-as e portanto,
nao sendo violento (a ndo violéncia provem desta atitude ética hindu). Desta maneira, retorno
pelo nirvana ao Braham e o Braham € o ser, como origem indeterminada, onde deixo de ser
eu, para ser tudo. Para os hindus nisso consiste a perfei¢cao, mas também o € para Plotino e
para Hegel, porque o pensar que pensa o pensamento de Hegel é o retorno a unidade
indeterminada.

Esta explicacio do mau € insatisfatéria. A questdo foi plantada equivocadamente,
porque o mau ¢ algo totalmente diferente. Se ndo o pensarmos assim, ndo poderiamos

compreender o mau que se cumpre na América. Se explico o mau como a fixacdo da

90



z

determinagdo particular em detrimento do bem que € a totalidade como ensina Hegel, a
totalidade européia justificaria entdo que os europeus possam dominar a todos os seres
humanos, quando na realidade s@o narcisistas que nado compreenderam o que se passou com 0
exterior que eles instrumentalizaram em sua totalidade.

O que € o mau, entdo?

7.3.3 O mau ético como totalizacao totalitaria

Agora, usarei um texto que, como expressao de um mito, pode valer para uma andlise
filosofica. Poderia utilizar um texto de Popol Vuh de dos quiché de Guatemaua ou o Emuna
Elish que é um mito da Mesopotamia, mas usarei o mito de Caim e Abel, que é muito
conhecido, mas que quase ninguém o trata hermeneuticamente.

O mito de Caim e Abel mostra simbolicamente uma situagdo real, cuja analise ndo
conduzird a uma visdo diferente do problema do mau. Caim € a totalidade e Abel é o Outro. O
que acontece é que Caim, por razdes que aqui ndo interessam, mata Abel. Vejam, como de
repente, 0 mau aparece! Ele ndo é determinacdo, mas a eliminacdo da alteridade; € justamente
o oposto do que € para Hegel. Se o mau € a determinacdo, o bem € a totalizacio; no entanto,
se o mau € a eliminag¢ao do Outro, entdo, a totalidade fechada é o mau e nao o bem.

Analisemos agora outro mito, o de Addo. Adao escutou uma palavra de tentagdo, de
uma serpente que no Oriente Médio € o simbolo do mau, que dizia: “sereis como deuses.” A
serpente propde a ele uma fruta. Esta fruta, que ndo tem nada a ver com o sexual, tem relacao
com a arvore da vida e a vida tem a ver com a realidade univoca do todo. E justamente, a
tentacdo de totalizacdo, do panteismo, aquela que diz: “Tu és a totalidade”.

Nisso consiste a tentacdo: em sugerir-lhe que seja o Absoluto, a totalidade; e totalizar-
se € 0 mesmo que matar Abel.

Os dois mitos, o de Adao e o de Abel e Caim, indicam exatamente a mesma coisa: o
fratricidio como fetichismo. A morte do Outro € a primeira falta e ndo €, como pensa Freud, a
morte do pai, porque Freud ndo advertiu que ndo € o pai a quem se mata, mas ao velho,
questdao muito diferente””. De todas as maneiras, a morte do Outro é totalizacdo e a totalizacdo

€ justamente o mau.

73 O parricidio é a resposta ao filicidio anterior.

91



Se dado conta que esta nocao de mau € inversa a dos gnodsticos e a de Hegel? No outro
caso, o mau era a pluralidade, mas neste caso, 0 mau € a eliminacdo da diferenga. Porque se
deixo ser ao Outro, que é totalmente diferente de mim, isso é o bem. Na medida que se eu o

elimino e o faco o mesmo, o uno, (o Uno era para Plotino a perfei¢ao) nisso consiste 0 mau.

7.3.4 Imoralidade da conquista

S6 utilizando categorias distintas, que permitam compreender como o mau ¢
justamente negacdo da diferenca, é que podemos entender agora o mau da conquista da
América.

Chegou o espanhol a América; se encontrou com o Outro, com o rosto do indio (aqui,
na PatagOnia, também o general Roca’* se encontrou com o outro, que era o indio, esse indio
que voces, as vezes, podem ver nas estancias) e, desde seu mundo, ndo respeitou ao outro,
mas possuiu o indio e o introduziu em seu mundo como instrumento a sua disposi¢do; era o
empregado que tratava de suas terras, que servia para isso ou aquilo. Os indios pertenciam a
uma cultura, na qual muitos contetidos eram barbdrie, selvageria ou feiticaria; era nada,
negacdo. Portanto, o que fez o espanhol? Negou ao Outro e o incluiu em seu mundo como
coisa, ou seja, matou a Abel, ou melhor, 0o deixou em vida para que fosse escravizado.
Expressamos esta alienagao na flecha d do esquema 4.

Agora sim, podemos nos dar conta de que a conquista foi expansdo do mesmo ao
mesmo.

O mundo indio se fez hispano; melhor, 0 mundo espanhol se fez hispano-americano;
depois o mundo europeu se fez mundial; 0 mesmo progrediu a0 mesmo e entdo, América
Latina, o mundo 4rabe, a Africa Negra, o sudeste asidtico, a India e a China, vieram a ser as
seis grandes regides do mundo, que ndo respeitadas como outras, foram incluidas na
totalidade. Quer dizer, houve fratricidio; alienacdo ou escravizagao do outro dentro de uma
totalidade mundial dominada pelo centro. Isso € o mau na ordem mundial.

Bartolomé de las Casas descobriu este mau no texto que citei ontem, quando indicou
que os que se chamavam cristdos,(advirto que todos podem ser chamados cristdos, porque

tanto os espanhdis, quanto os holandeses, ingleses, norte-americanos ou russos a sua maneira,

74 Na famosa campanha do deserto o general Roca assassinou a milhares de indios na Patagonia, na segunda metade do século XIX.

92



j4 que também descendem do império bizantino) reduziram aos indios a mais dura e dspera
servidao.

Bartolomé no séc. XVI, fala da opressdao, dominag¢do e servidao e nos propde a
dialética do senhor e escravo. Nao é Hegel o que inventa esta dialética, mas ele a estuda num
texto de Filipenses 2,7. Trata-se do mau nos ultimos 5 séculos, ndo da ultima guerra, ou dos
ultimos momentos, mas dos ultimos quinhentos anos. J4 estamos cerca de meio milénio,
porque estamos a 480 anos do descobrimento da América, ocorrido em 1492. Muitos dos
nossos verao o cumprimento de meio milénio de dominacdo e escravidio do homem
americano’”. Esta é a falta da Europa, a falta que cobre os udltimos quinhentos anos; € a
dominacdo do centro sobre os seres humanos conquistados. América Latina ndo saiu mais

desta situacdo. Basta pesquisar uma histéria econdmica da América para ver qual € a situagdo.

7.3.5 A dependéncia latino-americana

N6s temos sido roubados. Parece-lhes forte a palavra? E muito simples: os indios
tinham ouro e prata em suas tumbas, em seus templos, em suas minas, este ouro foi para o
centro. O tinha o inca, seu ouro foi para o centro. Quando ja nao tinha mais ouro, nem prata
para roubar, entao, as matérias primas foram para o centro, as quais foram perdendo cada vez
mais seu valor no mercado internacional.

Ha pouco estava em Marrocos e visitando a universidade drabe em Marrequesh do séc.
IX, pude observar um fantastico patio de marmore de Carrara decorado. O guia nos fez saber
que este marmore foi comprado pela razdo de um quilo de agicar por um quilo de marmore;
contudo, agora tinha que pagar toneladas de actcar para obter um quilo de marmore de
Carrara cultivado. Isso nos fala da depreciacdo que sofreram as matérias primas; antes, por
umas bolsas de café um pais Latino-americano podia obter quase um carro; hoje deve oferecer
dez vezes mais de café.

A matéria prima perde valor no mercado internacional, isso significa que o centro
ganha cada vez mais. Isso é, eticamente falando, um roubo. Ndo ha outro nome. Porque se
pago a alguém menos do que merece por algo, o estou roubando e quando este roubo €

centendrio, ndo ha maneira facil para que a gente roubada saia de sua situacdo de opressao.

75 NT:Até este ano de 2008, vimos 516 anos de dominagéo e ainda permanecemos nela.

93



Poderia sair dela rompendo a dependéncia; a ética pode mostrar que romper esta dependéncia
ndo somente ndo € um ato mau, mas € o contrario, um ato bom por exceléncia que deve ser

cumprido.

7.3.6 O bem como: “‘si-ao-Outro”: Justica

O bem, neste caso, ndao € o retorno a unidade ou a afirmacdo da totalidade, mas
justamente o contrario: o bem € si-ao-Outro. O bem € dizer a Abel: “Sim, pode viver”, que é o
mesmo que afirmar: “Nao me creio como absoluto ou totalidade porque reconhego ao Outro™.
Ou seja, o bem seria saber reconhecer no indio outro homem e tratd-lo como tal. Foram
poucos os que fizeram isso. Bartolomé o descobriu, mas ndo teve o apoio necessario para
conseguir. As experiéncias socialistas das redugdes jesuiticas foram, em nosso pais, um dos
pouquissimos casos, em que se tentou realmente, partir da exterioridade do indio e constituir
algo desde ele mesmo; houve muito paternalismo. Quando os jesuitas foram expulsos em
1767, o que se fez com os indios? Os venderam como escravos no Brasil; o restante mataram.
Agora podemos visitar as redugdes jesuitas e podemos ver as ruinas que deixaram. Vejam até
que ponto somos violentos! S6 quando a violéncia se torna contra nds € que nos damos conta
dela. Todas as matancas que fizeram em nome da civilizacdo, simplesmente esquecemos.

Concluindo, o bem ético € o si-ao-Outro e, portanto, € justi¢a; é cumprir a justica e
respeitar ao Outro como outro, deixd-lo ser; é permitir que seja em plenitude o que realmente

é.

7.3.7 A libertacao Alienada

Vamos agora tratar de uma questdo, muito tratada, mas poucas vezes entenderam seu
significado real. Trata-se da questdo da alienacdo e da libertacdo, que nao é mais que o
problema ético do bem e do mau.

Para Plotino e também para Hegel ( na realidade ele que nos proporciona o final),
alienar-se € outrificar-se; ou seja, distanciar-se da origem. Em alemio entdusserung, ¢ um
distanciar-se de; Entfremdung significa extrangerizar-se. Plotino explica nas Enéadas que o

uno se faz outro diferente de si, de modo que o que se plurifica, se afasta, se aliena do uno, no

94



sentido que se faz plural, material. Libertar-se da matéria, ou do corpo € justamente o retorno
a unidade. De maneira que o processo €, no fundo, circular. Nietzsche também fala do eferno
retorno do mesmo,; € um processo de alienacdo e de libertacdo, mas igualmente estd
totalizado. A libertagdo do espirito para Hegel, por exemplo, é sempre uma libertacdo interna
do mesmo processo; nao hé alteridade ou novidade, mas retorno (flecha a e b do esquema 4).

Marx, tanto nos Manuscritos de 44, como nos estudos de Economia Politica de 57,
segue sempre vinculado a dialética hegeliana e por isso sustenta certa idéia de caida ou
alienacdo do trabalho quando seu fruto é roubado por outro. A libertacdo seria a recuperacao
do dnico. Como a determinacdo ou a fixacdo da determinag¢do sdo o mau, a propriedade
privada é o pecado original transmitido. Assim, o explica explicitamente Marx em O Capital,
quando afirma: “o que os tedlogos chamavam miticamente de pecado original € a questao da
acumulagdo origindria” que se herda como propriedade privada. O que significa isso?
Significa que para ele, o mau original se da como para Plotino quando se plurifica a origem.”®
Quando alguém tem propriedade, fixa-se por direito a desigualdade: uns tem mais e outros
menos, agora hereditariamente. Como dizia Rousseau: “A origem das desigualdades entre os
homens se deu quando um disse: isso € meu e teve tontos que acreditaram.”

A questdo da origem da propriedade privada € um roubo, j4 estd escrito no Genesis e
Proudhon, decano de Lyon, faz uma exegese da biblia para extrair esta doutrina. Mas, de
todas as maneiras, hd que descobrir uma ontologia que a sustente. Uns e outros tém
propriedade, mas uns tem poucos e outros muito. Pela heranca da propriedade privada estas
diferencas se eternizam, se fixam e porque ninguém as pode modificar, eternizam-se no
tempo.

O mau € a determinac@o e permanecer na determinacao € fixar o mau. Como fazemos
para libertar-nos do mau? “des-determinando”, pondo a propriedade em comum e ndo
permitindo que cada um se aproprie, mas a possua em género humano enquanto tal, enquanto
totalidade indeterminada.

Atentem que, segundo o racionamento anterior, por em comum os bens € justamente a
doutrina do bem dentro e como a afirmacao da totalidade. E isso porque por trds de Marx esta
Hegel e por trds de Hegel a ontologia da totalidade até Plotino e os gregos. Ou seja, a
totalidade ndo foi superada pela ontologia classica e a libertagdo corre o perigo de ser uma

libertac@o dentro do mesmo. Isso é o que chamo de libertagdo alienada.

76 Veja minha obra Método para uma filosofia da libertagdo. Ed.Sigueme, Salamanca, 1974, PP.137ss.

95



A libertacdo propriamente dita pode pensar se, mas mantendo um terceiro termo de
reflex@o que € o que anteriormente a tratamos: se afirmarmos a totalidade, mas respeitamos a
alteridade, descobrimos um novo movimento dialético para poder pensar a questdo. Se temos
um dominador e um oprimido e ainda o oprimido e como exterioridade, poderemos pensar
realmente a libertagdo e, a0 mesmo tempo a alienacao.

A opressao do indio foi possivel porque o indio era outro, diferente do espanhol que
chegou aqui; ndo foi respeitado, mas violentado e obrigado a ser mao-de-obra do espanhol, o
qual passou de um analfabeto na Peninsula para um senhor. Enalteceu-se, como dizia
Bartolomé de las Casas e subiu em pouco tempo a graus cobi¢ados de honra e reduziu o indio,
submetendo-o a mais dura servidao, tratando-o como esterco. Aliend-lo significa transforma-
lo em outro, diferente do que € otrifica-lo. Alienagdo, neste caso, ndo € determinacdo por
pluralizacdo, mas € nao respeitar o outro como tal e totalizd-lo em meu mundo, totaliza-lo no

niesmao.

7.4 A libertacdo como novidade criadora

O que significa libertagdo? Significa que o oprimido chegue a ser outro, numa nova
ordem. Portanto, a libertacdo nido se cumpre dentro da totalidade, como retorno a unidade,
muito pelo contrério: é o processo pela constru¢do de um novo ambito, de uma pétria nova.
De tal maneira que ndo ha se quer necessidade de matar ao opressor, porque o oprimido serd a
causa de sua conversdo. Se ndo hd mais que dois termos, € necessario matar ao opressor, mas
se ha trés, posso, a0 mesmo tempo em que libertar-me, converter ao opressor. Isso s6 ocorrerda
se ele quiser entrar no processo, mas pode ser que ndo queira. Neste caso, vem a luta e
também a morte e é muito possivel que ele morra, mas também, por suposto, que morram
muitos oprimidos.

O certo, € que o termo libertagdo como novo ambito ja ndo é repeticdo do anterior,
mas € a realizacdo de uma nova dimensdo. E desta libertacdo de trataria quando falamos na
América Latina de libertacdo no nivel de centro-periferia. A periferia é o dominado.
Libertacdo nao € imitar ao centro (isso € o que nos ensina a televisao, por exemplo, mostrando
a vida do centro, com seus produtos e seus cow-boys e nos faz desejar ser como eles; se
entramos nisso, estamos perdidos porque repetiremos o mesmo). Ao contrario, se pensarmos a

exterioridade de tal maneira que o mundo hoje unido pelo centro fique atrds tendo em vistas

96



um novo projeto histérico humano, entdo sim, criaremos algo novo, a0 mesmo tempo em que
deixaremos o dominador como descartado em um mundo antigo, no passado. Por isso que
este processo seja o que realmente interessa a América Latina.

Libertacdo ndo € simplesmente estar contra o centro, nem se quer significa romper a
dependéncia. E muito mais que isso: é ter a criatividade de sermos realmente capazes de
construir a novidade, um novo momento histérico desde a positiva exterioridade cultural de
NOSSO povo.

A libertagdo latino-americana € para nés o ato supremo, porque como o mundo foi
totalizado desde a morte de Abel — no sentido que o outro foi interiorizado no mundo como
coisa — , ela restituird a coisa, que ¢ um homem, sua exterioridade humana prépria, anterior a
seu ser dominado. Essa € a grande tarefa de nosso tempo, a grande tarefa de justica de libertar

ao oprimido. E verdade que nao é uma tarefa nada fécil.

7.5 Moralidade da prdxis

Tratemos da questdo exposta no quadro que chamaremos a moralidade da praxis. Até
agora disse que a totalidade que alienou ao outro tem um fundamento, um projeto ao qual
tende, e estamos mostrando que este projeto é mau porque tem alienado ao outro. E um
projeto de dominagdo e como tal € perverso. Assim € que o homem dominou ao homem para
roubar-lhe ouro; matou ao homem para ser mais rico. Outro exemplo: os chineses nao
queriam fumar 6pio, mas os ingleses necessitavam criar um mercado de 6pio e fizeram guerra
a China, para que esta comprasse Opio. Os chineses resistiram e ao final os ingleses perderam
a guerra. O centro tem o projeto de estar-na-riqueza; para poder ser cumprido tem que alienar

a outros homens. Esse fundamento é perverso. Isso nos remete a uma nova questao.

7.6 O projeto futuro da libertagcdo

Falamos apenas sobre a possibilidade de um fundamento mau e ndo nos referimos ao
fundamento ou ao projeto justo. Qual é a natureza deste projeto? O fundamento vigente
mundial € um projeto que domina ao oprimido. Em contrapartida, o projeto futuro, o de uma

América Latina que, no lugar de ser um continente dominado, passa a ser livre, € um novo

97



projeto. Este projeto é futuro e por isso o chamo de projeto de libertagcdo’’. Isso é o que os
medievais chamariam primus in intentionem; o primeiro na inten¢do € o Ultimo na execugao.
Agora, trata-se de pensar que o projeto de libertagdao, sempre, em toda situacdo possivel, é o
bom e sempre o projeto imperante estd contaminado de alguma maneira pela dominagao;
porque em todo projeto vigente hd sempre dominagdo. Vejamos agora o problema da praxis.

Trataremos deste tema mais adiante.

7.7 Legalidade da injustica

A préxis é a ac@o e a respeito dela cabe perguntar-se: qual é sua moralidade? Ou seja,
quando um ato é bom? Quando € mau? Nao ha pergunta mais tradicional, mas devemos
inverter tudo o que foi dito pela tradi¢dao. Se a praxis é o modo atual de ser no mundo e se um
projeto perverso € o fundamento do mundo, o ato que cumpre o dominador como tal &
perverso. Mas, a0 mesmo tempo em que cumpre o projeto, cumpre suas leis do sistema.

Na tradicdo se dizia que para que um ato fosse bom, tinha que cumprir a lei.
Identificava-se moralidade com legalidade. O ato € bom quando cumpre a lei. Mas as leis sdo
apenas as exigéncias do projeto. Ou seja, 0 projeto, para ser cumprido, tem certas exigéncias e
essas exigéncias como normas coercitivas sao as leis. Mas, entdo, atentem vocés para que a lei
pode responder a um projeto de dominagdao no qual um homem foi reduzido a coisa. Posso
dominar o homem e cumprir a lei? O que acham disso? Pode ocorrer também que um homem
se doe por outro na justica, mas, por isso, esteja fora da lei, porque a lei presente, que é a
positiva, pode ser injusta com respeito a um projeto futuro. Este projeto, por ndo estar
legalizado, carece de leis, porque o que estd a intempérie, o pobre, ndo tem leis que o
protejam. O que se doa, pelo pobre, portanto, estd além da lei. Alguém disse: “a lei esta feita
para o0 homem e ndo o homem para a lei”. Quando disse isso transformou-se em um homem
sumamente perigoso, em um subversivo.

Pensemos a afirmacdo: a lei estd feita para o homem, mas ndo o homem para a lei.
Podemos entdo afirmar que a legalidade pode ser injusta ou que a injusti¢a pode ser legal. De
outro modo, que a legalidade do ato pode ser imoral ou que a ilegalidade pode ser perfeicao
humana. E uma afirmacio forte, nio é mesmo? Mas isso é saber arriscar-se pelo futuro. Isso o

disse Sdo Martin e Hidalgo, para exemplificar com atos muito concretos. Quais eram as leis

77 Objetivo ¢ do Esquema 6.

98



em 18107 Eram as Leis das Indias, e se eles as tivessem cumprido ndo teriam formado o
Exercito dos Andes ou o de indios campesinos. Quando os soldados da lei, que eram os
espanhdis que chamamos, com desprezo de realistas, apareciam no rio Parand, ao enfrenta-
los, Sdo Martin enfrentava a lei, a Espanha, que era a unica que existia. A pétria estava
fazendo Sdo Martin, a Argentina ndo existia, ele a estava criando. Hidalgo estava criando o
Meéxico. De tal maneira que ele se encontrava a intempérie. O que lhes parece? Esse Sao
Martin ou Hidalgo, aos que agora vemos em estatuas, imoveis, como além do bem e do mal,
foram homens que se encontraram em uma situagao ética muito dificil e concreta. Estavam a
intempérie, condenados pelo papa em duas enciclicas’®, infringindo 2s leis das indias e
condenados por seus amigos, os militares da Escola Militar da Espanha (da qual Sdo Martin
havia sido her6i devido a batalha de Bailén) ou os Bispos e a faculdade de Teologia. J4
pensaram que Sao Martin foi um traidor do exército espanhol? Ou que Hidalgo foi condenado
como padre herege e excomungado, fuzilado e sua cabeca ficou exposta em Guanajuato
durante anos? Mesmo assim, nao deixam de ser herdis libertadores. Justifica-se Rosenzweig79
dizer que os grandes her6is sao os libertadores. Sdo Martin ndo morreu em Sao Lorenzo por
um azar; em seu lugar morreu o sargento Cabral. E se tivesse morrido? Teria sido a morte do
her6i que dé a vida pela pétria futura. Hidalgo entregou a sua até a dltima gota de sangue.

Assim, os que souberam interpretar Sdo Martin e Hidalgo histéricos, ndo mancharam
suas maos com sangue dos herdis em 1972.%°

Dao-se conta de que a filosofia ndo € uma tarefa impessoal e comoda, mas um dever
muito grave? Porque neste momento eu, como filésofo, fico a intempérie. E se ndo fico, é
porque estou dentro do sistema e ndo penso nada, produzo ideologia. Mas o que devemos
realizar € a destruicdo de todas as ideologias. Iremos pensando pouco a pouco as
conseqiiéncias do que temos dito; no momento, atentem-se em que os problemas que estamos

tratando, a cada momento, ficam mais concretos.

78 NT:Enciclicas papais sdo documentos da Igreja Catolica, cuja relevancia s6 esta abaixo a dos evangelhos.
79 Importante filésofo e tedlogo do séc. XX. Influenciou filésofos como Benjamim e Lévinas.

80 Tempo da ditadura militar na Argentina.

99



7.8 Maldade moral da praxis dominadora

A maldade moral € justamente a praxis dominadora como dominadora, é a praxis que
fez do indio uma coisa e que depois o obrigou a cultivar sua terra, ficando de bracos
cruzados. Essa préaxis € a que domina ao homem. Mas ndo € apenas uma préxis, hd um ethos.
Ethos é uma atividade feita totalidade de atitudes®. H4 um ethos dominador e seria muito
facil comeca-lo estudar; bastaria pegar o primeiro livro, do primeiro titulo da primeira lei, das
Leis das Indias e ler o que o rei disse de si mesmo, para nos darmos conta do que é este ethos
dominador: “N&s, pela graga de Deus, recebemos o senhorio sobre estas terras... para ensinar
o Evangelho... Eu, o Rei.” Ha aqui, um homem que realmente sente-se senhor de outros e
ainda que se de conta da ambigiiidade de seu papel se cré tnico e bendito pela divindade.
Tinha também problemas de consciéncia, mas a aquietava facilmente.

O ethos da dominacdo comecga por odiar ao outro, € porque o odeia, 0 nega como a
Abel. Nao confia em sua palavra; qualquer coisa que diga o outro, que € o pobre, o povo, a
tem como coisa inculta, como nada e portanto ndo espera sua libertacdo. Esperar suas
libertagdo € firmar seu certificado de morte, porque € aprovar um novo sistema. Ou seja, €
ddio, é desconfianca e desesperanca do outro. Desta maneira todas as virtudes cardinais: a
justica, prudéncia, temperanga, fortaleza, ndo sdo — como diz Nietzsche — virtudes, mas
mistificacdo de vicios. Quer dizer, as virtudes imperantes no ethos dominador sdo a inversao
da virtude, sdo o vicio que aparece como virtude. Por exemplo, sempre se fala e em nossas
escolas muito tentam colocar nas cabegas dos alunos, a virtude de poupar (as criancas pagam
figurinhas para serem econdmicos...). O que foi em sua origem a poupanca? Como j4 disse,
quando Francisco de Assis almejava a pobreza e queria a santidade, o senhor feudal
concordava por conseguir a honra, havia outro que atribuia valor avaradamente a mediacao
de seu projeto. O que queria estar-na-riqueza era um avaro. Quando a avareza se sublima, se
transforma na virtude da poupanca.

A prudéncia, por sua vez, € o modo de possibilitar que a minoria possa reinar;
politicamente é o modo de ganhar uma elei¢do sendo minoria. Na verdade, estes e outros tipos
de prudéncia, sdo astdcia; sdo imprudéncia, mentira e ainda como dizem Aristételes e Tomds

de Aquino, faldcia, ndo verdade, hipocrisia, etc.

81 NT: como uma atitude que fundamenta todas as outras.

100



7.9 O ato supremamente bom

Qual € o ato moralmente bom, o supremo? Penso que hd um ato maximamente mau e
um maximamente bom e entre eles, o limite, no qual estamos sempre.

Pouquissimos cumprem o ato supremamente bom e muitos poucos tem coragem e
possibilidades de cumprir o péssimo. Este ato péssimo, é a conquista de outro ser humano,
fazer dele uma coisa a seu servico. O conquistador € o pior de todos os seres humanos.
Nietzsche o propds como o supremo dos homens, sutilmente ele ¢ um grande critico da
Europa, em contrapartida, o pior expoente dela. Ele propds como homem supremo, o super-
homem, que é o homem que transcende a ordem vigente, o guerreiro conquistador.

O conquistador ndo admite o cara-a-cara, ante o outro, mas o faz coisa. Entdo, quem ¢é
o homem supremo? E o que estando dentro da totalidade e sendo dominador, se compromete
com os oprimidos e cumpre o processo de libertacdo; € o que se mantém na intempérie, sem
necessidade e por pura gratuidade, por amor ao outro. Hio muitos homens na histdria que tem
vivido esta experi€ncia, digo muitos, mas com as maos posso contar. O homem supremo é o
que, por testemunhar na totalidade a possibilidade de uma nova ordem (em grego significa
madrtir), € testemunha; por isso € assassinado e os chamamos madrtir. Martir € que
testemunhando o futuro ao chegar o momento critico de sair da totalidade — por estar
indicando um caminho de saida -, a totalidade ndo o suporta e o mata. Por isso que a morte do
justo € a morte suprema. Nenhum outro homem pode julgar a este, porque doou sua vida; e o

que d4 a vida € sagrado; e estd além de todo juizo histdrico.

7.10 Bondade: moral da prdxis libertadora

O ato supremo € o de libertador: o de Sao Martin ou de Hidalgo, para nomeéa-los
herdis que ninguém se atreveria a julgar. Estes homens que cumprem a praxis supremamente
boa ficam na intempérie. Esta praxis € a regra com a que se mede todo ato bom; de tal
maneira que se hd algum outro ato bom € porque se aproxima deste. Ante este ato supremo (a
morte do justo que se doa pela libertacdo), o ato pior que se pode cumprir € o de coisificar ao
outro, torturando-o afim de que este conte o que ndo sabe. Tomemos dois exemplos. Se no
momento do ato supremo (que € dar a vida pelos oprimidos) e no do ato péssimo (que €

torturar ao her6i) se segue sendo outro que o outro que o tortura, entdo estamos ante o ato

101



limite, o limite dltimo. Pensem em Lumumba quando estdo pressionando as armas em seus
estdmagos e o que estd sendo ameacado, em suma paz, diz: “Nao te esquecas que a liberdade
do Congo € o mais importante” e cai morto. Pensem naquele que ao ser martirizado diz:
“Perdoa-os, porque ndo sabem o que fazem”. Este ato ja € ultimo, ndo € somente supremo,
mas sublime, é o ato que mede, que julga a todo outro ato humano possivel. E o do homem

que chega a plenitude das plenitudes.

7.11 O Ethos da libertacdo

O ato deste homem, do martir, € o fruto de um ethos, mas ndo do ethos da dominagao,
mas do ethos da libertacdo. Esse homem ama tanto aos homens que no momento em que o
outro cumpre o pior ato contra ele, ainda nesse momento, ndo pode coisificar a quem o ataca,
por ser habitual nele o respeito por outro homem. Nio cospe nele, mas o perdoa; este ato de
perdao € fazer do outro, outro. Se cospe nele, o faz maquina de tortura e o coisifica, mas nem
este direito de coisificar-lhe se atribui. Esta € uma situacdo limite, tremenda —dirdo vocés-.
Mas ha que previver esta situacdo cotidianamente para vivé-la depois, habitualmente, quando
vamos a padaria comprar pao. Ao contrario, se ndo podemos ver ao outro quando vamos
comprar pao, ndo o descobriremos em um indio que passa ao nosso lado na rua, e exclamara:
“um indio, um cabecinha negra, um inculto”. Tenho que situar-me na situagao suprema, para
depois interpretar adequadamente todas as demais situacdes humanas.

O ethos da libertagdo é uma atitude constante no situar-se cara-a-cara e € por isso que
€ um amor ao outro como outro. Contrdrio a desconfianca, € um crer em sua palavra;
contrario a desesperanca € esperar sua libertagao. S6 agora, a justica € justica, a prudéncia é
prudéncia, a temperanga é temperancga e a fortaleza € valentia.

Os cléssicos diziam que a temperanca era o dominio das paixdes do corpo. Nao € s6
isso, mas a liberdade ante os bons. O que € o contrdrio da temperanga? O confort. O homem
que se cré muito temperado tem confort; Domesticou seus prazeres, mas teme tanto perder o
que tem que ninguém teme a ele, pois lhe dizem: “te tiro isso...” teme perder seu emprego, sua
casa, seus pertences... Somente um temperado, no sentido que ndo teme perder o conforto, é
um homem temivel que pode comprometer-se no risco da libertagao.

Dai vem a virtude que os medievais chamavam pobreza, que ndo € estar pobre, mas
estar disponivel a perder fudo doando-se por outro. Observem como podemos resignificar

todas as virtudes partindo deste ponto de vista. A virtude nao € fazer o habitual (isso o faz o
102



dominador), mas € realizar o novo, porque o oprimido, o pobre sempre € novo e hd que se
estar habituado a crer, a renovar, a novidade. A virtude € potencia criadora, inovadora.

Os temas expostos até aqui, constituem uma ética latino - americana, que, de pronto,
poderia fazer-nos compreender muitas coisas que hoje nos acontece. E necessdrio inverter os
critérios; aqui a filosofia € destrutiva, mas ndo para destruir tudo, mas apenas o muro que
impede a libertacdo. Vejam seu valor! Tem a funcdo de destruir os valores vigentes, como
quis Nietzsche. Dos valores negados pelo sistema os faz supremos. E uma tarefa muito
importante da filosofia e ninguém pode entdo, pensar que € etérea, que nao tem sentido, que €
uma coisa distante. E algo muito préximo que toca a todos os seres humanos S neste caso, a
filosofia voltaria realmente a cidadegz, mas entdo, outra vez correria o risco de morrer. E se
ndo foram mortos muitos Sdcrates, € porque a filosofia tem sobrevoado na irrealidade; ndo
tem feito nada. Os que ndo comovem a ninguém sao os sofistas. O sofista vive de sua renda,
dada pela filosofia, e ndo diz nada; em contrapartida Sécrates, Platdo e Aristoteles se doam.
Recordam como Platio foi a Siracusa, uma, duas e trés vezes para fazer um novo governo e
fracassou? Lembram como morre Aristételes?... expulso da Ilha de Eubea por problemas
politicos, porque seu povo (o maceddnico) € criticado nestes momentos. De maneira que os
filésofos estavam bem comprometidos com a realidade. Fichte, o grande professor, é expulso
de Jiena por falar bem dos franceses, dando-lhes muita importincia a Revoluciao Francesa no
tempo da monarquia alema.

Os filésofos ao pensar a realidade sdo filésofos, mas por isso sua vida corre perigo,

CcOmo periga a nossa.

82 NT: a Polis.

103



8.A EROTICA E A PEDAGOGICA DA LIBERTACAO

Tudo o que disse até agora, € demasiado abstrato. Quero agora, mostrar-lhes como
podemos chegar a um maior grau de concrecdo. Desejo também advertir-lhes que apesar de
tudo o que disse, parecer bastante simples, que é sumamente complexo. Se permanecermos no
plano 6ntico ou ingénuo, a vida cotidiana, esta vai destruindo tudo o que pensamos. E
necessario que vocés meditem antes de repetir, sem mais, o escutado. Hid que ruminar o

assunto, porque do contrario, facilmente pode-se acreditar que se trata do que ja se pensava

neste sentido, mas ndo € assim. A questdo aponta para uma dimensao muito mais profunda.

8.1 A LOGICA DA ALTERIDADE CONCRETA

Estas conferéncias sao programaticas de maneira que trata de questdes que podem ser
melhores desenvolvidas. Mais tarde advertiram até que ponto estas questdes exigem precisao.
Nesta quarta conferéncia, nos referiremos ao que chamo A erdtica e a pedagogica da

libertacdo.

8.1.1 O cara-a-cara abstrato

Por que erética e pedagdgica da libertagdao? Porque a relagcao cara a cara da totalidade
com a alteridade é abstrata. E de qualquer um frente a qualquer outro, como tal nio ¢ ainda
nada concreto. Mas, de pronto, hd uma relacdo concreta: o rosto de um ante o outro. Vou
agora, em contrapartida, tomar como exemplo o rosto de um homem frente ao de uma mulher.
Esta relacdo homem-mulher € o que chamo de erética.

A erdtica €, s6 uma das possiveis relacdes; as outras duas sdo a pedagodgica e a
politica. Estas trés relacdes se condicionam umas as outras em um duplo sentido. Ou seja, se
pode comecar pela erdtica e considerar como condicdo a pedagdgica e esta a politica, e a
politica a erdtica, ou o contrdrio. Se poderia comecar por qualquer uma delas. A maneira que

escolhi para comecar é a que a mim se impds mais clara para compreender o discurso. O

104



explicaremos detalhadamente, mas antes quero mostrar, novamente, o que chamo a légica da

alteridade ou o discurso deste processo em seu pleno desenvolver.

8.1.2 O cara-a-cara concreto: a relacio homem-mulher

Homem-mulher, rosto-a-rosto. A propdsito, hd uma obra intitulada O cantar dos
cantares que diz: “Beija-me com os beijos de tua boca...” E no beijo onde o rosto de alguém
se faz rosto para o outro. O beijo € a concrecdo primeira da erdtica, ainda q e a plenitude da
erdtica € o ato sexual. Esse € o cara-a-cara erdtico. Para os hebreus, quando um homem amava
uma mulher, a conhecia, era um ato sagrado, porque era justamente o cara-a-cara. Mas ocorre
que a mulher ndo € respeitada como outro pelo homem, mas desde hd milénios, entre os indo-
europeus, os semitas e certamente na América Latina, o homem domina a mulher como coisa.
Esse € o tema da opressdao da mulher e, por sua vez, o de uma sociedade machista na qual ela
ndo tem lugar a tal ponto que, por exemplo, ndo hé filésofas, porque tudo tem sido pensado
desde o machismo. Ortega chega a dizer que o ser da mulher é ser vista pelo homem. Se o ser
€ ser visto, quer dizer que na totalidade do homem, a mulher tem papel de objeto, de coisa,
constituida desde o mundo dele. Quando Descartes disse: Ego cogito (eu penso), este eu € o
de um homem. Nio € jamais o de uma mulher. Até¢ do ponto de vista psicoanalitico, pode-se
ver nas obras de Descartes que € o ex de um homem. A mulher que pretenda pensar estas
categorias ndo as ode pensar como mulher; por isso ndo hé filésofas. Somente uma mulher
que se questione ontologicamente sobre a sua feminilidade, partindo de sua opressdo e
doando-se por sua libertagcdo, poderd comegar a filosofar.

O homem domina a mulher na totalidade masculina, a mulher cumpre entdo a fungao
de parte de sua totalidade. No caso em que a mulher liberta-se como exterioridade em respeito

ao homem, s6 entdo se da o cara-a-cara na liberdade.

105



8.1.4 A relacao pai-filho

O cara-a-cara na liberdade pode novamente totalizar-se no casal que chamaria idoneo;
a totalidade da casa se fecha a um novo outro. O novo outro exterior ao casal, que é negado, é
o filho. O filho que é negado € alienado na totalidade do casal e este o domina. Pode-se
dominar o filho de muitas maneiras: ndo o tendo, assassinando-o (aborto, por exemplo);
tendo-o e educando-o em uma pedagogia dominadora. Deste modo entramos no problema
pedagdgico.

A pedagogia dominadora, € sintese, ¢ querer que o filho seja o mesmo que os pais.
Neste caso o filho fica também reduzido a ser objeto de deposito bancario do casal, da
tradicdo, da cultura ou do Ministério da Educacdo, que € o mesmo. O filho dominado é
totalizado dentro do sistema. Por isso, € necessdria uma libertacdo pedagdgica. Esta ocorre
quando o filho, desde si mesmo, cresce e € outro diferente dos pais. Ser diferente dos pais é

ser um irmao e por isso que agora, s6 agora, se da a relacdo irmao-irmao, a relagdo politica.

8.1.5 A relaciao irmao-irmao

Por sua vez, também ao irmado pode-se totalizar; essa totalizacdo do irmdo € a
dominacdo politica. Esta serd a ultima na exposi¢do, porque, por sua vez, a dominacgdo
politica permite um condicionamento pedagégico e erético.

Os homens dominam politicamente a mulher, a mulher politicamente dominada é por
sua vez dominada por um homem. O homem domina o mundo e a mulher, dona de casa,
educa a sua filha para ser escrava de seu homem futuro e ao filho para ser senhor da sociedade
politica. Desde modo, podemos ver que os trés planos estao muito unidos.

Os cara-a-cara, entdo, sdo: homem-mulher, pais-filhos, irmao-irmao; a erdtica, a
pedagogica e a politica. Ha um ultimo ambito que é a totalidade dltima do homem como
histéria mundial, a totalidade antropoldgica. Estd aberta ao infinito, serd a alteridade
propriamente dita. A este cara-a-cara o chamo a arqueoldgica. Nao A chamo teologia, mas
arqueoldgica. Os filésofos a denominaram teodicea, ou seja, o problema do #ltimo que os
gregos chamavam fo theion: o divino, € que os cristdos com os indo-europeus chamaram:

Deus.

106



Deus, na realidade, € o nome indo-europeu de Diayus, Zeus, Dius, que € o deus do dia,
ou o mistério além da luz. Mas, se enganaram no nome, quiseram dizer: o Outro
absolutamente absoluto. Este € o dltimo dos quatro momentos, de tal maneira, que ha uma
erética, uma pedagdgica, uma politica e uma arqueoldgica. Sempre hd uma arqueoldgica. A
diferenca estd em que se afirme a totalidade como divina ou se afirme o que o divino € outro,
além da totalidade, diferente dela. Ninguém deixou de assumir uma das duas posi¢des. O ateu
€, simplesmente, o que nega um deus para afirmar outro. O ateu, literalmente falando, nao
existe.

O importante para o pensar filos6fico é mostrar que a assuncdo ou afirmacdo de uma
op¢do ao nivel arqueoldgico, supde uma opcdo erdtica, pedagdgica e politica a0 mesmo
tempo; a antropoldgica € a epifania da arqueoldgica.

Comecemos no primeiro ponto. Mas, antes, tenham em conta que vou assumir um
pouco as descricdes, porque sao tantas as questdes possiveis a tratar sobre o homem e seu
fundamento, desde as ciéncias positivas humanas que necessariamente deverei ser sintético.
Daqui se podem tirar fundamentos para problemas psicolégicos, médicos, legais, econdmicos,

histéricos, etc... Trata-se do fundamento da existéncia humana. Vejamos o primeiro ponto.

8.2 A EROTICA LATINO-AMERICANA

8.2.1 A simbdlica erotica latino-americana: a mulher india

Como se poderia tratar da questdo de uma erética latino - americana? Como se
abordaria a reflexdo —aqui hd uma questio de método- da relacio homem-mulher, por
exemplo, na América Latina?

E bem, metodicamente, se comeg¢a obtendo uma constancia de como efetivamente tem
ocorrido esta relacdo. A melhor constancia ou manifestacao € a obra de arte; o artista € o que
vivendo seu mundo, manifesta. De modo concreto, o artista do logos € o literato. Ha obras
extraordindrias na América Latina que nos servem satisfatoriamente. Neste caso, s6 vou
explicar a simbolica erética como exemplo.

Com respeito a erdtica na América Latina had que se comecar a pensar da seguinte

maneira: Como foi a relagdo homem-mulher na América pré-hispanica? Poderemos sabé-lo

107



considerando os grandes mitos e simbolos dos povos pré-hispanicos; perguntando-nos como
era a relacdo entre os deuses e deusas. Segundo estas foram, poderemos saber como era a
erética do povo. Sobre isso, hd constancias muito claras. Por exemplo, a seguinte: no Popol
Vuh Alom-Qaholom, nos relata: a deusa mae e o deus pai de tudo. Ou seja, eles sempre
colocaram um casal — e pelo que tenho visto no museu de Viedma, também o fazem os
araucanos-, um casal bi-sexual como origem do cosmos. Pensam, entdo, a origem como um
casal e, pensam primeiro a mulher e depois o homem, porque quase todos nossos
amerindianos tem uma estrutura parental matrilinear. Certamente os astecas, 0s maias, 0S
incas, os chibchas e as grandes civilizagdes sdo matrilineares. A mulher é para eles tdao
importante que um filho sem mae é um ninguém, e somente a mae € a que da a participagdo
na familia, por exemplo, entre os incas. Aqui vemos até que ponto a mulher era digna. Em
todos os textos aparece a prioridade da mae: “E vieram nossas maes e nossos pais, nossas
filhas e nossos filhos”, sempre a mulher primeiro. A mulher tinha uma grande dignidade,
porque entre os povos agricolas (ndo entre os ndmades, mas as vezes, também neles) a terra
mae é feminina; também a lua o é. Vemos, assim, que as deusas femininas tem uma grande
relevancia. A mulher tinha um lugar, uma presenca enorme no pensamento pré-hispanico.

O que representa 0 masculino? O masculino sdo os deuses dos guerreiros e dos
ndmades ou ndo agricultores. Por isso, 0s astecas tinham que imolar ao grande deus da quinta
idade do mundo, sangue de homens, pois se ndo o fizessem, o sol se apagaria. O sentido
daqueles sacrificios a um deus masculino, era o de defender ao grupo. Mas, entre os incas, era
bem mais claro este deus masculino; era o deus Pachacamac, que significa o pai dos céus.
Exatamente como Al4d dos drabes ou Jahvé dos judeus. O Inca Garcilaso escrevia aos
espanhdis: “O nome nosso de vosso Deus € Pachacamac” e tinha razao; era o grande deus do
céu, além do sol. Vemos, entdo, que quando aparecem oS povos guerreiros, ndo sedentdrios, e
conquistam aos agricultores que tinham deuses femininos, constituem impérios de
preponderancia masculina enquanto seus ultimos deuses.

Assim, as mitologias desses povos indicam nao somente os processos de conquistas,
mas também a vida erdtica cotidiana. Compreende-se, entdo, que a preponderancia dos deuses
masculinos, tenha a ver (entre os maias e incas, por exemplo) com a oferenda das virgens.

As virgens daquelas casas de consagradas de Cuzco eram dedicadas para ser mulheres
do sol. A mulher se dedica ao sol, porque o sol € masculino, porque € a presenca guerreira do
masculino ou do pastor; portanto, havia de ser do sangue real, que era a mesma do sol.

Viviam em perpetua clausura até morrerem, guardando assim, perpetua virgindade. Elas

108



podiam preparar as oferendas que eram oferecidas ao sol ao comecar de cada dia, mas,
principalmente do dia magno, o 21 de junho. Se neste dia, o deus sol saia, comecaria um novo
ano; mas se ele ndo saia, significava o fim do mundo. O dia 21 de junho € o dia mais curto do
ano, € quando o sol comega a crescer no hemisfério sul. O primeiro raio de sol, ao sair,
atravessava uma pequena fresta do templo do sol e ao chegar ao fundo, a luz refletia em
placas de ouro; com o primeiro raio da madrugada, se cobria de luz todo o templo. Entao,
todos festejavam, porque haveria mais um ano de vida para o universo, o império e todos os
incas.

Fizeram-os festejar o nascimento do sol 24 de dezembro, porque neste dia, os cristaos
festejam o nascimento de Jesus Cristo. Porque elegeram 24 de dezembro, no hemisfério
norte? Porque para os europeus, este dia € o mais curto do ano; € igualmente, o nascimento do
sol. Era a data de uma festa pagd. Os cristaos pensaram assim: Jesus Cristo € o sol da justica,
adotemos esta festa pagd; e inventaram o natal. Nao € triste que o hemisfério norte haja
imposto ao hemisfério sul, no que ndés nascemos e vivemos, a festa do sol em 24 de
dezembro? Isso é dominagdo religiosa e litdrgica. A estes pobres povos que tinham suas
religides, as tiraram, sem colocar nada no lugar. E logo negaram o catolicismo popular, a
Virgem de Guadalupe, a defunta Correa® e outros cultos de nosso povo. Ao menos, guarde
iss0, porque o que dissemos a pouco, vale muito. Como este povo poderia compreender que
se festeja a Pascoa, que € a festa da vida, no outono, que €, para eles, estacdo da morte? Tanto
que na primavera, setembro, a religido oficial do hemisfério sul ndo deixou os indios
celebrarem nenhuma festa.

Estdo vendo como se pode chegar a dominacdo religiosa ou simbdlica de um povo?
Tiraram a religido do pobre indio, colocando quase nada em seu lugar; depois, se ouvem
queixas sobre o fetichismo de nosso povo.

A simbdlica pode explicar-nos muitas coisas. Em uma carta do arquivo das indias do
ano de 1603, lemos o seguinte: “A forca e a violéncia, jamais ouvidas nas demais nacdes e
reinos, se cumpre aqui —isso foi escrito na Guatemala- j4 que as mulheres dos indios, as
casadas, as criancinhas de dez a quinze anos, contra suas vontades, de seus maridos e de seus
pais, sdo forcadas, por mandamento dos juizes maiores ordindrios e corregedores, que as tiram
de suas casas, deixando seus maridos, pais € maes sem consolo algum, privando-os do servi¢o
que delas podiam receber e vao forcadas —e nds choramos as cautivas™, que s6 foram quatro

ou cinco em comparacdo a estas que foram milhares- a servir na casa alheia de alguns

83 Tradicéo religiosa popular da religido Argentina “cuyana”.

84 Em Plata os indios realizavam ataques as aldeias (malones) e levavam algumas mulheres crioulas como cautivas.

109



comerciantes e outras pessoas; quatro, cinco ou oito léguas e mais ainda em estancias e
. 85 . . .
obrajes™, onde muitas vezes ficavam amancebadas com os donos da casa, ou com mesti¢os

ou mulatos ou negros, ou gentes desalmadas.”
Quem até agora tem lembrado da mulher india, da mae? Na erdtica latino - americana

s

¢ a india que se deve colocar num lugar de honra.

Os senhores de Tlatelolco, desta cidade do México, vieram a mim —disse
Zumirraga- chorando muito. Queixaram-se dizendo que o presidente e
ouvidores lhes pediam suas filhas e irmas e mulheres parentes, como gesto
de bondade. E outro senhor me disse que o presidente lhe havia pedido oito
mocas bem dispostas para o senhor presidente Guzmdn, as quais, disse ao
padre Guardido, que era meu intérprete, que ndo as desse.

Essa é em parte, nossa primeira histéria. A essa mulher que tinha um lugar digno e
sagrado na sociedade, ainda que trabalhasse duramente, lhe era impossivel pensar em
adultério. No Império Inca, isso ndo se concebia; se alguém abusasse de uma mulher
consagrada ao sol, ndo somente morria ele, mas toda sua familia e parentes, além disso, seus
campos e terras eram infecundadas para sempre. Jamais havia sido violada uma mulher
consagrada ao deus sol; nunca em toda a histéria. Tampouco havia a desvalorizagdo desta
mulher. Ainda que o ato erdtico ndo fosse tdo romdntico, era profundamente humano e
sagrado. Contudo, quando chegou o espanhol, que quase sempre era um conquistador, ndo
respeitou a india. Mas, quase diria que ndo respeitou por sua luxuria, porque no fim, uma

mulher era a mesma coisa sendo espanhola ou india para um homem sem lei.

8.2.2 A mulher crioula

A totalidade espanhola nao respeitou a mulher india e a fez uma coisa a seu servico; €
a mie da América e do mestico. Frente a essa brutalidade erética, surge a mulher hispanica
que disse: “homens necios que acusais a mulher sem razdo, sem ver que sois a ocasido do
mesmo que culpais” — Sra. Juana Inés de La Cruz-. Nesta época pode-se entender a acusagao,
feita por uma grande mulher que € livre frente ao homem, porque se consagrou como virgem
e isso lhe permite descobrir melhor a erética da dominagao.

Mas além da india e da espanhola, surge uma nova mulher, a mulher crioula e mestica:

85 NT: uma das diversas formas de explorar a m&o de obra indigena, forgando-os a trabalhar por um periodo de seis meses, em troca de um pagamento

irrisério.

110



“Eu conheci esta terra em que o paisano vivia e onde tinha seu rancho, seus filhos e
sua mulher”, canta Martin Fierro. Ou seja, Fierro tem uma mulher, como tem um rancho em
primeiro lugar, filhos depois e mulher em terceiro lugar.

“Tive em meus pagamentos filho, fazenda e mulher...” H4a que se considerar que
quando Fierro vai ao exército, sua mulher tem que continuar seus trabalhos para poder viver.
A mulher dorme com outro homem, sem saber quem é. E como disse Fierro, ela se torna
como barriga de sapo, fria; a mulher fica fria porque tem que passar de mao em mao para
poder viver. Esta € um pouco da histéria da mulher mestica.

A obra de arte nos mostra nossa realidade, entre outras, a beleza da mulher americana.
Alejo Carpentier, em sua obra Os passos perdidos, nos fala de Rosério como a sintese do que
€ a América. A descreve assim: “Era evidente que varias qualidades se encontravam
mescladas nessa mulher, india, pelos cabelos e pdmulos, mediterranea pela face e nariz, negra
pela sdlida redondeza de seus ombros e o peculiar tamanho de suas nddegas. Chegava a me
perguntar se certas amdlgamas de racas menores, eram muito preferiveis aos formidaveis
encontros que haviam nos grandes lugares de reunido da América, entre celtas, negros,
latinos, indios e até cristdos velhos, num primeiro momento.”

Outro exemplo nos oferece Romulo Gallegos, quando em Doifia Bdrbara escreve o
seguinte: “E bonita, um verdadeiro tipo de beleza crioula, simpética, interessante como alma,
companheira de sonho e sem duvida util para um homem que tenha que levar indefinidamente
esta vida de saudade e de asperezas entre pedes e vencedores. Fazendo-a, valente para
enfrentar situacoes dificeis.”

Como vocés podem apreciar, da literatura podemos obter uma visdo concreta e latino -
americana —distinta da européia, africana, ou asidtica- da mulher. Temos ao contrario, muitas
dificuldades para encontrar na literatura descrigdes sobre o homem; este ¢ um simbolo de
dominacdo. Quando Silvina Bulrich ou Afonsina Storni escrevem, por exemplo, ridicularizam
ao homem. Este € o primeiro gesto do que suportou o opressor e, quando atentam para ele,
nio o podem vé-lo como um igual e tratam de bular-se dele. E uma maneira irdnica de
defender-se. Uma mostra do modo como a mulher latino - americana € dominada, € que ndo
encontramos descricdes da beleza masculinas feitas por pluma de mulher (NT: escritas por
mulheres).

Também na literatura, podem encontrar-se descri¢cdes excelentes do ato erético, tais

como as de Alejo Carpentier ou as de alguns outros.

111



Queria explicar em linhas muito gerais, como cada um dos grandes temas da erética,
pedagédgica, politica e arqueolégica podem partir das obras de arte literdrias, para ser

interpretadas pelo filésofo. Isso € a simbolica: uma interpretacao a partir dos simbolos.

8.2.3 A dialética do Eros do mesmo

Depois da simbdlica, da-se o segundo momento, que é a interpretacao dialética do
processo. Referirei-me ao maior dos primeiros dialéticos: Platdo.

O Bangquete de Platdo € um dialogo que tem sido lido e comentado muitas vezes;
numa ocasido em que efetuamos um trabalho de semindrio que efetuamos em Mendonga,
quando comegamos a ler o texto em grego escrito pelo autor, nos admiramos por que o
liamos. Por qué? Porque Platdo disse que o Eros € “o amor do mesmo pelo mesmo’; ou seja,
pelo semelhante. No principio, existia —segundo Platdo- o andrégeno, este era tdo forte que os
deuses tiveram que separa-lo em homem e mulher. Quando o homem ama a mulher, ama o
mesmo que era em sua origem. O amor supremo se cumpre na Afrodita celeste, e esta é para
Platao, o amor dos iguais pelos iguais: a homossexualidade.

Para ele, o amor supremo € o amor ao mesmo. E o mesmo € o todo, o ser eterno; o
Eros da totalidade é o amor ao mesmo. Em conseqii€ncia, ndo pode haver amor ao diferente,
ao Outro. Disse Platdo que se ama a mulher e se acede a ela para gerar o mesmo: o filho. A
mulher sé interessa ao homem como mediagdo para conceber ao filho. Cada homem é mortal,
mas a espécie humana € imortal. Portanto, para que a espécie permaneca o mesmo €
necessario o filho, para que herde; a mulher € s6 mediacdo. O filho € necessario para que seja
o mesmo que o pai. Observem que nesta erdtica, considerada tdo bela desde sempre, confirma
ontologicamente a dominacao da mulher.

Em Aristételes a questdo € desenvolvida com muito mais claridade. Como ja
dissemos, ele diz que o homem livre é animal politico, a mulher encontra-se sob sua
dominacdo e ndo tem autoridade; por isso, € necessdrio respeitar ao chefe, ao senhor da
familia, ao homem. Sob seu dominio, também estd o filho, sé em poténcia e mais abaixo, esta
0 escravo, instrumento a seu servico; e ainda mais longe que o escravo, estdo os barbaros que

equivalem ao ndo ser. Na erdtica aristotélica o homem € a totalidade na que se inclui, como

seu servico, a mulher. Aristételes é o maior dominador erético que se possa imaginar; propde

112



uma ontologia de dominacio da mulher coerente. Em sua Etica a Nicémaco, esta estd
presente de forma muito clara.

Na idade moderna se repete o mesmo. Leiam as apreciacdes de Descartes, Hegel e
Nietzsche acerca da mulher e poderdo dar-se conta. Nietzsche, por exemplo, se queixa da
gente que estd fazendo da mulher uma pessoa capaz de pensar; ele se quer se preocupa em
estudar a mulher, porque a deprecia totalmente. O Eros, para estes filésofos, ¢ o amor do
mesmo pelo mesmo e, no fundo, parte do olhar. Toda a erdtica estd sendo descrita desde o
olhar, a visdo, a luz.

Poderiamos partir disso para descobrir outras possibilidades. A outra possibilidade
seria o respeito a mulher como outra. Entdo, a erética ndo converteria a mulher em mediacao
para o filho; tampouco seria uma erdtica da beleza. A propdsito, Lévinas faz uma bela
descri¢do do Eros, distinta da grega e da moderna. E € justamente por ela que Lévinas comeca
a vislumbrar a possibilidade de decifrar a totalidade de Hegel e de Heidegger. Isso, porque a
mulher se manifesta como alteridade primeira. Lamentavelmente, ndo posso deter-me nesta
descricdo, por razdes de tempo.

Mas daremos agora, um passo adiante.

8.2.4 A erética da dominacao

A erdtica deveria ser a relacdo homem-mulher na qual a mulher, fosse considerada
como outra; Nao somente como igual ao homem, mas também como mae do filho (onde se da
a pedagdgica) e como irma do irmao (onde se da a politica). Estas sao as trés posi¢cdes em que
a mulher deve ser libertada: como mulher, como mde e educadora e como irmd. Quase tudo
na mulher foi erotizado e com isso, destruiram sua capacidade pedagdgica e politica. S6
aparece como objeto sexual.

A mulher deve ser bela e sua beleza se comercializa; se erotiza a realizacdo
econOmica: para vender um automoével, por exemplo, se apresenta a imagem de uma mulher
quase nua junto a ele. Isso nos mostra, mais uma vez, o homem dominador como centro e a
mulher alienada como objeto.

H4 quantidade de fatos muito concretos que nos fazem ver a alienacdo da mulher, a
que se submeteu dentro da casa e aceita como imposta a funcdo da educacdo dos filhos;
portanto o homem nao assume sua responsabilidade de pai, para dedicar-se apenas a seu

trabalho. Mas, da porta da casa, pra fora, estd 0 mundo e esse mundo penetra em casa através
113



dos meios de comunicagdo (televisdo, radio, revistas, etc...). O mundo feito por e para o
homem chega a mulher de muitas maneiras; até o0 momento em que ela se sente impotente,
frustrada, ante os filhos e o mundo. O homem esqueceu que ele também deveria ser algo
como o dono de casa;, que também € pai de seus filhos e que a familia deve ser levada a
diante pelos dois. Se os dois trabalham, os dois tém direito a realizar-se; se da o caso de dois
estudantes de medicina que se casam e ao terminarem seu estudo, os dois estio no mesmo
patamar, mas hd dez anos ela estd obesa, com cinco filhos e sem haver se realizado
profissionalmente; ao passo que ele € um reconhecido médico. Ele triunfou na vida e ela
fracassou.

Estas s@o as injusticas da sociedade machista em que vivemos. Trata-se, como véem,
de um problema ético.

A mulher latino - americana esta dominada, desde a mulher india até a de nossos dias,
ainda existem algumas excecdes, diria que a regra se confirma.

Realizamos uma descrigdo do que € a casa. A casa € uma totalidade intima, dai que
falaria de uma ontologia da casa. Segundo Lévinas, a casa é o lugar do acolhimento; as
paredes sdo a prolongacdo da corporalidade. Mas tem que ser uma casa aberta a alteridade. A
abertura da casa € o trabalho. Aqui surge toda uma problemadtica acerca do significado da
propriedade da casa como apropriacdo do proprio ser e a impossibilidade da apropriacdo da
casa do Outro, que é a acumulacdo indébita de propriedades. Quando isso ocorre, de eu ter
muitas casas e o Outro estar excluido. Neste ponto —disse Lévinas- se desenvolve o problema
da substancia. A substancia ndo € uma coisa em-si, mas uma coisa apropriada: um mével ou

imoével.

8.3 A pedagogica latino-americana

A relacio homem-mulher € a erdtica; a relacdo pai-filho é a pedagdgica. O pai e a
mae, em sua liberdade, decidem ter um filho; decidem té-lo (ainda que as vezes vem... €
depois o suportam...). A decisdo livre de ter um filho é um ato supremo. Querer té-lo é o ato
de liberdade incondicional que Pde o ser no filho. E neste ato que a alteridade se lanca como
pro-criagdo. O filho, quando chega a vida, olha para trds e descobre a alteridade dos pais, o
nada de seu mundo, a origem dele. E por isso que o Outro é nossa origem. Mas este filho pode

nascer como dominado dentro da casa. Em que consiste a pedagdgica da dominagao?

114



8.3.1 A pedagégica da dominacao

A partir de Platdo, o Eros é o amor ao mesmo e por isso se quer ter o filho, porque € o
mesmo (NT: o mesmo que o pai é, continuagdo, perpetuacao dele). Platdao, quando considera o
problema das idéias eternas, assinala que o Eros ndo é somente amor aos corpos de homens e
mulheres. Mas que o Eros € o amor ao supremo e divino; € o amor as idéias (amor ao
mesmo). O discipulo esqueceu das idéias, mas o esquecido ndo deixa de ser. A tarefa do
mestre —diz Soécrates- € fazer recordar o esquecido (reminiscéncia), para que o mesmo
esquecido chegue a ser 0 mesmo presente. Em uma frase: que o mesmo permane¢a 0 mesmo.
De tal maneira que o aluno repetird, lhe serd permitido que lembre (memoria) 0 mesmo e esse
mesmo € o que ele ja contemplou como alma entre os deuses antes de nascer.

Na realidade, ndo é assim. O que acontece é que Socrates, sutilmente, com suas
perguntas, pretende que se chegue a compreensdo das idéias gregas fazendo que seus
discipulos creiam que sao divinas. Isso € caracteristico na pedagogia dominadora; apresentar
sua idéia (uma entre tantas) como Unica e divina. Esta € justamente, a dominacao.

Na ontologia da totalidade (grega e moderna) o filho ¢ compreendido como o mesmo
pelo mestre, o filésofo, o politico ou o pai, aqueles que produzem no educando a recordagdo
do esquecido. A dominagdo pedagdgica € relembranca, memoria. Dai que Hegel termina sua
obra a Fenomenologia do Espirito, dizendo que ao fim, o saber absoluto é Erinnerung; um ir
a dentro, uma lembranca.

O fato de interpretar o saber como lembranca, como repeticio do mesmo, nega a
abertura ao novo ou ao futuro histérico. Se o pensar € recordar o mesmo ja sabido, como pode

dar-se algo diferente?

8.3.2 A dominacao pedagoégica latino-americana

Vejamos o caso concreto da América Latina. O indio tinha uma cultura, uma
pedagogia e tradicoes proprias. Quando chega o espanhol as considera nada e se sente

responsavel por civilizar ao indio dando-lhe o préprio, hispanizando-o. Lhe ensina espanhol,

115



o integra a cidade com ruas e quadras, quer converte-lo ao cristianismo e, deste modo, destroi
tudo o que o indio €. Lhe ensina 0 mesmo que o espanhol € e ndo o respeita em sua alteridade.
Apesar de que muitos missiondrios os respeitam, o embate da conquista foi que o dominador
impds 0 mesmo.

Em que consistiria uma libertacdo pedagédgica? Em primeiro lugar, na tomada de
consciéncia do mestre de ser parte de uma cultura dominadora.

Este problema em ambito internacional deve ter em conta que ha um centro cultural
(Estados Unidos, Europa e outros) e uma periferia.’® Na periferia, hi um grupo (alguns de
nds) que constituiram uma oligarquia cultural. Somos —diria Paulo Freire- oprimidos sub-
opressores, ou seja, repetindo ao centro, ensinamos ao povo 0 mesmo, a isso chamamos
ensino obrigatorio e gratuito. Como se fosse pouco ensinar-lhe o que nao lhe interessa, como
poderiamos cobrar-lhes?

Esta oligarquia cultural alienada pelo centro desconhece a si mesma, sua origem.
Muda o nome que os indios davam aos campos e rios. Para nds, o Rio Negro é um rio que nos
da dgua, mas para os indios os rios sdo deuses. Os rios vistos pelos indios tinham mais
dignidade que os nossos, estavam cheios de significacdo humana e simbdlica. Somos
estrangeiros em nossa propria terra; estamos desterrados; assim como estamos nesta terra,
poderiamos estar em qualquer outra. Desconhecemos o que é a América Latina e, mais ou

menos alienados, alienamos aos demais.

8.3.3 Interpretacio metafisica da libertacao pedagogica

Quando digo que libertar ao filho € realiza-lo desde sua exterioridade, devo fazer-me
uma pergunta: Onde estou situado? Se estou situado na elite sub-opressora, tenho uma
ideologia, mas ndo tenho uma cultura autentica, porque minha posi¢ao dentro da totalidade
me impede de ver o que € o povo oprimido. Portanto, tenho que inverter minha atitude: quem
deve ensinar-me? Quem sou? O que sou na histéria nova?

Muitas vezes os professores créem que um menino de vinte anos é nada. Mas ndo é
assim, € uma pessoa com vinte anos de histéria, com uma grande quantidade de atitudes ante
a arte, historia ou a politica. Atitudes que eu ndo tenho, porque sou mais velho que ele. Se ndo

respeito suas atitudes, porque considero as minhas como as Unicas validas e critico sua forma

86 Vejam na PP. 98 a 102 a problematica centro-periferia. NT: estas paginas sdo da obra original, em castelhano, aqui nesta tradugdo esta na pagina 85.

116



de vestir, seu cabelo cumprido, sua forma de dangar, etc..., o estou julgando desde meu
mundo e ao julgar-lhe estou demonstrando que sou dominador. Se ndo compreendo o porqué
de suas atitudes, devo oferecer-lhe o lugar para que me explique e converta-me em seu
discipulo. Alcanga-se assim, a dignidade de mestre, quando primeiro se € discipulo daquele
que vai ensinar algo. Nao podemos dar o que o educando j4 tem: a alteridade, poderemos
ensinar-lhe a descobrir o que ele é, de modo critico.

Nossos cursos devem ter como disciplina o que o discipulo é e de modo critico que
lhe permita ser outro, diferente que o sistema. SO assim se libertard. O mestre libertador
primeiro aprende o que o discipulo € e logo lhe diz criticamente como deve ser; tratar de que
ele ndo pense assim como o centro, para que seja outro, diferente, para criar um novo mundo,
onde a cultura seja plena e ndo necessariamente imitativa. Esta € uma pedagogia da libertacao

como sustenta Paulo Freire e alguns outros pedagogos Latino-americanos.

8.3.4 A pedagogia da libertacao

Esta pedagogia libertadora se volta contra nés mesmos, ao fazermos pensar que
éramos os aristocratas alienados dentro de nossa cultura ilustrada. Nos mostra que éramos
espelhos do centro e alienadores do povo. Nosso povo € a Unica garantia de autenticidade,
tanto que nds ja nao sabemos no que somos auténticos € no que somos inauténticos. Quando
queremos responder desde ndés mesmos, expressamos coisas aprendidas e —como ja disse
antes- quando nos referimos a uma obra de arte, mencionamos a Leonardo ou Beethoven. Nao
pensamos em uma obra de Orozco ou em uma incaica, porque talvez nem sequer as
conhecamos; mas conhecemos muito bem a musica européia executada no piano.

E triste, mas é real. Ndo sabemos quem somos, j esse povo simples que sabe quem &,
nao o deixamos falar; desconfiamos de sua palavra, nos burlamos de sua arte, invejamos suas
riquezas e os consideramos vagais, porque nos sentimos orgulhosos dos nossos e os
consideramos Unicos importantes. Como alunos de Universidade, devemos inscrever-nos no
curso que mais ignoramos e que podiamos chamar: Cultura da periferia e do oprimido.
Conhecendo e compreendendo essa cultura, talvez possamos ser educadores de algo.

A filosofia ndo € erética, nem politica, mas é pedagdgica. O mestre, uma vez que
escutou a palavra do outro, ainda que sem compreendé-la completamente, deve aceitd-la por

analogia e semelhanga, comprometendo-se. Ou seja, aceita esta palavra sem compreendé-la

117



completamente, mas caminha sobre ela, de maneira que a medida que avanca no caminho do
compromisso, vai compreendendo o que lhe fora revelado. S6 quando interpreta tudo o que o
outro lhe revelou, s6 entdo, pode pensar sobre isso e ai se completa o papel da filosofia da
libertacdo. Quando pode pensar e expressar desde a exterioridade, esse pensar
univocadamente, s6 entdo, volta-se para o centro e lhe joga na cara toda sua culpabilidade.
Essa € a filosofia como apocaliptica. O que falava adiante, para os gregos era um profeta
(pro-femi), que nao é o que fala do futuro, mas o que falando do presente, descobre seu
sentido. E como o filosofo comprometido com o oprimido, que chegando a entender a palavra
que lhe foi dita, caminha sobre ela assumindo o compromisso da praxis; entdo a pode pensar e
depois de pensada a proclama e ao lanca-la, se converte em filésofo; em educador do povo.
S6 entdo € professor libertador.

Atentem-se que com isso dei uma definicdo de filosofia. Se fosse s6 ontologia, no
sentido do que pensa a totalidade do ser, o filésofo seria ctimplice, como o é o velho

. 87 L . . .
Vizcacha® quando s6 aconselha como se sobrevive, se subsiste no todo opressor. A questao é

mostrar a necessidade de abrir-se caminho até um mundo novo.®

87 Personagem de Martin Ferro de José Hernandez, professor popular do gatcho Fierro.

88 NT: A seguir, ocorreu um debate que anexei ao final do trabalho, como debate1.

118



9. A POLITICA E A ARQUEOLOGICA DA LIBERTACAO®

9.1 A politica de libertagdo latino-americana

9.1.2 A relaciao irmao-irmao

Dissemos que na relacdo homem-mulher, na liberdade, o casal gera ao filho e esta
seria a relacdo pedagdgica. Por sua vez, o filho se relaciona na familia como tal, ou
simplesmente como um irmao. E esta ultima relagdo, de irmdo-irmao, € a politica. Esta
relacdo politica € como a fraternidade; Se diz que os irmdos constituem uma comunidade
fraterna, mas esta palavra as vezes € mal empregada.

Recordem da Revolugdo Francesa, na qual promulgaram a liberdade, igualdade e a
fraternidade. Estes trés termos podem ser totalmente totalizdveis, significando a igualdade das
partes dentro de um todo. A liberdade pode ser somente para aqueles que ja possuem as
possibilidades, de modo que podem haver outros que, carecendo destas, cheguem tarde a festa
da Liberdade. A fraternidade pode dar-se entre os irmaos que constituem um nds, mas podem
excluir ao vds. A fraternidade ndo é exatamente o que quero indicar; a libertacdo politica a
transcende.

Como podemos chamar a relagdo de alguém que estd no sistema, na totalidade com o
Outro? Agradaria-me voltar a um termo muito antigo, o termo benevoléncia. A benevoléncia
indica o querer o bem do Outro como tal. Isso ndo € amizade, ja que esta —tal como diziam os
cldssicos- € a mutua benevoléncia; € amor mutuo que desemboca em um nds. Para que seja
possivel a mutua benevoléncia hd que se comecar pelo amor na gratuidade. Somente o que
pode desejar a liberdade, a libertagdo do Outro, que € o pobre, desde dele mesmo e nio da
totalidade, é quem pode instaurar uma politica de justica.

Quero expor agora, como € continuamente negada a politica de justica e de que
maneira o todo vai se totalizando, alienando ao irmao e fazendo-o parte de um sistema

injusto.

89 Conferéncia ditada no dia 24 de novembro de 1972.

119



9.1.3 A simbdlica latino-americana

Utilizando o método das conferencias anteriores, poderiamos perguntar o seguinte: O
que nos diz a simbélica latino-americana? E o mesmo que dizer: o que expressou o artista por
meio do simbolo ou do mito sobre as relacdes politicas na América Latina desde suas
origens? Por exemplo, O senhor presidente (novela de Miguel Angel Astirias) € uma obra na
qual se pode observar todas as relacdes de um povo com o poder na América Latina. Mas
antes, poderiamos recuar até a pré-histdria latino - americana, considerando muitas coisas
importantes a serem retomadas.

O inca Garcilaso nos diz que o primeiro inca era o deus Sol, ou melhor, o filho do sol;
dirigia o império organizando-o de maneira muito diferente da que depois se utilizou na
conquista. Ele nos conta que no Império, 0 homem que se casava recebia para sua mulher
certa quantidade de terras. As terras a serem cultivadas aumentavam na medida em que a
familia crescia. Perdia a terra do filho, quando este se casava, mas a filha ndo, pois podia ser
deixada por seu esposo. Os vizinhos cultivavam em primeiro lugar as terras das vidvas e dos
enfermos, em segundo lugar as préprias terras e por ultimo, as terras do Inca.

Atentaram-se do papel que a autoridade desempenhava ali? Sem sombra de duvidas,
essa distribui¢do dos bens foi muito mais justa que nas posteriores €pocas; trata-se do

socialismo incaico.

9.1.4 Origem da dependéncia latino-americana

Vejamos agora, qual era a relacdo de irmao-irmao na época colonial. Nesta época a
autoridade maxima, cuspide do sistema, era o rei, e abaixo dele, estava a burocracia hispanica
(vice reis, ouvidores, conselhos municipais, bispos, etc) e depois destes, estava a oligarquia
colonial crioula; depois o povo favorecido, formado por espanhéis e crioulos; e por dltimo os
indios, os negros e os zambos, etc. Nesta organizacdo se davam relacdes totalizadas, onde o
povo era considerado inferior e era dominado.

As chamadas guerras da independéncia permitem a passagem da coldnia a neo-
coldnia. O rei da Espanha deixa de ter vigéncia, mas propde-se as provincias que se libertam
da Espanha num novo pacto firmado pela Inglaterra. O pacto Econdmico-politico com a

Espanha consistia em que nds lhes venderiamos o ouro e a prata em troca de produtos que

120



aqui poderiam ser produzidos, como o azeite, o vinho e muitos outros. O monopd6lio espanhol
impedia que se desenvolvessem as industrias nas colonias, para poder levar a metrépole o
ouro e a prata, pagamento das industrias semi-artesanais da Peninsula.

Inglaterra propde um novo pacto. Adam Smith o explica muito bem em sua obra
Investigagdo sobre a natureza e causa da riqueza das nagoes (1776). Este pensador diz que a
origem das riquezas das nagOes estd no trabalho. Efetivamente, estd no trabalho dos povos.
Eu, ao contrério, quero referir-me a um capitulo perdido quase no final da obra citada, em que
trata das colonias e onde Smith expressa que em nossos intercambios comerciais com as
colonias, temos que saber articular de tal maneira que possamos ser beneficiados. E os
beneficios consistiam para ele, ja naquela época, em vender os produtos téxteis mais caros
que as matérias primas com que se produziam. Adam Smith descobre em pleno séc. XVIII o
que o pato colonial significava. Uma oligarquia colonial vende a Inglaterra a matéria prima,
que industrializa estes produtos, vendendo-os a mesma oligarquia que lhe vendeu a matéria
prima para fazé-los. Sdo produtos, que por serem de luxo, sé serdo consumidos por esta
mesma oligarquia. Este € o novo pacto, que comega concretamente, para nés, antes de 1810 e,
de certa forma, estd vigente até hoje.

O que significa A representacdo dos fazendeiros ad Significa que os fazendeiros
querem vender seus couros a Inglaterra; significa abrir as portas de Buenos Aires para que os
ingleses possam vender suaves géneros as damas da oligarquia portenha, que aspiram vestir as
roupas da moda européia; significa promover a industria do luxo. Um grande economista
arabe (€ bom que comecemos a escutar outros homens, que ndo os europeus), Samir Amin,
escreveu um livro chamado A acumulagdo em escala mundial. E um grande trabalho que
mostra, desde o ponto de vista da ciéncia econOmica, como esta drenagem de mais valia que
vem das colonias € a origem do capital do centro.

Se produz, no século XIX a passagem do colonialismo hispanico ao inglés,
colonialismo que depois passara as maos do Estados Unidos e de outros. Quando um ministro
cubano descobriu que a Rissia emprestava capital a Cuba com interesses, dando-se conta de
que esta era semelhante as demais potencias, esta descoberta lhe valeu, praticamente sua
morte. Temos que saber que o centro ndo estd constituido s6 pela Europa, mas também pelos
Estados Unidos.

O sistema ao qual nos referimos, instaurado pela Inglaterra, ¢ um problema de irmao-

a-irmao; ¢ um problema politico. Aqui descobrimos o que significa a economia politica.

90 Obra escrita em La Plata

121



Economia vem de oikonomiké; em grego oikia significa casa. E por isso que Aristételes
escreveu um tratado domestico intitulado A oikonomiké (a domestica). No fundo, oikonomiké
significa a totalidade da casa; mas na realidade significa a relacio homem-natureza. A
economia ¢ a relacio do homem com a natureza, relacdo que chamaria cultural. Por qué?
Porque cultura em seu sentido pleno significa a transformac¢ado da realidade feita pelo homem,
com o fim de utilizar a natureza para seu beneficio. Por exemplo, o dique construido num rio
ndo € a natureza, mas produto cultural.

Esta relacio homem-natureza, permite-nos delimitar a relagdio homem-homem, a
relagcdo irmao-irmao. Vejamos por que. Suponhamos que um irmao, posto frente a outro, para
demonstrar-lhe seu afeto por este, da-lhe uma flor. A flor, € aqui, natureza a seu servico. E se
o homem a quem aprecia tem fome lhe dard um alimento; e se estd cansado, lhe oferecera
uma cama para descansar. Ou seja, o homem, desde sempre, pois a natureza a servico do
outro. Outro este que por sua vez, procedeu da mesma forma; entre os homens sempre houve
intercambio. A natureza é mediagcdo para a comunicacdo entre os homens. Isso € a economia
e, quando se da de igual para igual, - de irmdo-a-irmao- é economia politica. As distintas
formas de relacio que mantém o homem com a natureza, sdo as que determinam diferentes
estruturas politicas.

Desde os fins do século XIX até presente, subsiste o pacto econdmico-politico
instaurado pela Inglaterra. Este pacto consiste na venda da matéria prima (natureza) da
periferia para o centro por um preco menor que o real. O centro a devolve transformada, a um
preco bem mais alto que ela vale. Veremos logo, a significa¢do deste intercambio, porque dele
surge o fendmeno do desenvolvimento, que se traduzird como desenvolvimentismo ou
doutrina da dependéncia. Isso é muito importante para a compreensao da questdo filosofica
latino - americana, j4 que as relacdes mencionadas ndo sdo puramente econdmicas ou
cientificas, mas sdo humanas. Assim, como ocorrem estas relacdes entre nos?

Os crioulos (San Martin, Iturbide, nossos herdis pétrios) sao os que estabelecem novos
contatos. Nao € dificil compreender porque Bolivar, Miranda ou as logias olhavam para
Londres. A oligarquia tem que estar em contato com o centro. A questdo € ver se respondem a
uma tradicdo popular. A ruptura, serd tentada desde 1860 na Argentina, desde 1850 na
Colombia, desde 1857 no México.

Quando os liberais sobem ao poder, rompem com o passado e pensam, de uma
maneira muito mais clara, que ha que abrir esses povos ao centro porque nele se encontra a

civilizagdo, o ser. H4 uma ruptura com as tradi¢des populares e a oligarquia liberal, contra os

122



conservadores, que vai até o centro; € a dicotomia civilizacdo e barbdrie. Desde aquela época
(1850-1860) até 1930 aproximadamente, hd toda uma continuidade dada pela presenca de
uma oligarquia que propde uma nova relagdo homem-natureza. A oligarquia dependente nao
alcancard suficiente poder e capital para continuar governando. Isso se deu porque a burguesia
industrial européia surgiu muito antes, por volta de 1650 na Inglaterra e tem todas as
possibilidades para exercer o poder devido a tranqiiilidade metropolitana que teve durante
quase trés séculos, tranqiiilidade que lhe permitiu capitalizar-se (com a mais valia obtida das
coldnias) a ponto de conquistar um poder mundial. Em contrapartida, a oligarquia neocolonial
dependente nio conseguiu aumentar seu capital; por isso, perde poder e entra em crise na
América Latina toda, desde 1930, na crise econdmica.

Deixando o terreno da descri¢do, veremos qual foi a interpretacdo filoséfica que o
burgués fez de si mesmo. Tal interpretagcdo o levou a estabelecer uma relagdo homem-homem
que considerou natural, sem ver nela o dominio e assassinato que cumpria sobre 0 mesmo
homem. E um sistema que se propde como amoral, como nio tendo nada a ver com a

moralidade. Mas para chegar a ele o que ocorreu?

9.1.5 Naturalidade e amoralidade do sistema

Pensemos, por exemplo, em Hobbes. Inglaterra, na época em que viveu, o pensador
necessitava de uma doutrina que o permitisse —a partir de seus piratas- acumular aquilo que
logo se transformaria em industria e, deste modo, reinar sobre os mares. Neste sentido, a
Espanha teve outra visdo das coisas e ndo funda sua visdo na pirataria, mas sim, no roubo. O
pior é que ndo houve um Francis Drake, um pirata, mas um honrado senhor com o titulo de
Sir Francis Drake. A Coroa o premiou por ter trazido tanto dinheiro aos bancos da Inglaterra,
sem importar-se de onde tinha vindo. O que estava na origem do sistema serd o constitutivo
dele. Disse Wright Mill, um norte americano, em seu livro As elites do poder, que o sistema €
amoral a tal ponto, que tudo o que entra nele, deixa entre paréntesis a moral e quando comete
uma injustica o considera um erro de indole técnica, quando o descobre. Por exemplo, quase
todos os comércios tém dois livros de contabilidade (ter um sé significa pagar todos os
impostos exigidos) e quando se descobre o segundo, quem fica sabendo, ndo exclama: “que
imoral!”’; mas diz “que burro! Como deixou descobrirem?” E tdo comum o fato de ter dois

livros, que ninguém reflete sobre a moralidade ou imoralidade que isso implica.

123



Isso nos mostra que o sistema € intrinsecamente imoral. Se a dualidade dos livros é
imoral, muito pior € que um sistema inteiro se funde na exploracdo de um povo pobre. Um
trabalhador, por exemplo, na Bolivia, ganha um ddélar por dia, ao passo que nos Estados
Unidos um trabalhador negro ganha cinco ddlares por hora de trabalho. Frente a fatos como
estes, alguém tem que se perguntar se € possivel que um homem ganhe cinqgiienta vezes mais
que outro. Nao parece que aqui ha uma despropor¢dao muito grande e que deve haver algo
injusto?

Mais grave ainda € que existe toda uma filosofia ideoldgica criada especialmente para
cobrir este engano e mostra-lo como natural. E natural que um homem do centro ganhe mais
que um da periferia porque, é mais culto, mais técnico.

Voltemos a Hobbes. Ele dizia: “o homem ¢é livre por natureza”; ou seja, por natureza,
tem o direito de fazer o que quiser. E como o homem nao vive s6, quando se relaciona com
outro homem, € preciso que se estabeleca um pacto entre ambos ou, simplesmente, que o mais
forte venca ao fraco. Se isso ocorre, € natural, é pela natureza, uma vez que isso também
ocorre entre os animais. Neste caso, o homem ¢é a totalidade e o outro nao € respeitado
enquanto tal, mas como aquele com quem se tem que compactuar, ou vencer. Jamais € visto
como outro, respeitdvel e exterior. Assim, 0 pacto serd nosso, € a mesma totalidade que fica
como horizonte possivel do pensar.

Se hd um outro —suponhamos neste caso a oligarquia neo-colonial- que se apresenta
como suficientemente fraco, ndo se pactua com ele, mas o inclui como momento dominado do
Leviatd, o Estado imperial conquistador. Se for suficientemente forte, se efetuard um pacto e
assim seguird funcionando o nds (no fundo, a fraternidade).

H3é um sistema que se funda na idéia de que por ser a liberdade, a origem, € licito que
o mais forte domine ao mais fraco; € um feito natural, normal e nada imoral. Maquiavel
propde esta tatica politica e Nietzsche a reafirma. Como ja dissemos, Nietzsche afirma que o
sistema vigente € o triunfo de homens miserdveis e fracos; ele considera que o momento
presente da humanidade estd governado por uma maioria que obriga a vida a reter seu
impulso. Essa maioria é representada por uma casta sacerdotal, heranca judeu-crista. Os
judeu-cristaos, homens miserdveis, seriam os que converteram os vicios em virtudes. Eles,
gragas ao nimero, conseguiram impor um sistema ético que obriga aos herdis a respirar as leis
dos fracos. Nietzsche chama a isso de ordem estabelecida pelo poder sacerdotal que obriga ao
cumprimento. Os grandes homens, os herdis, sdo aqueles capazes de negar ao sistema vigente

e a verdade imperante; capazes de aniquilar o presente e irem mais além dele: Mais além

124



(Jenseits) do que estd dado (Uebermensch), destruindo o sistema presente e superando-se
como eterno retorno do mesmo. Para ele, quem consegue ir além sdo os criadores, artistas;
por arte, entende criacdo e este conceito vincula-se a idéia de descobrir e impor o novo.
Nietzsche pde como exemplo, ndo s6 a Wagner, mas também Napoledo, ja que a criacdo de
um novo sistema politico, ou novo momento cultural, também sdo arte. Esta arte criativa, em
sua plenitude, € capaz de destruir o presente para impor o novo a partir da potencia da vida. O
que melhor exemplifica isso, para ele, € o conquistador. O homem que, a partir de seu préprio
poder, se opde A chusma’ (se vocés me permitem); o que se opde ao povo e desvaloriza o
plebeu, sendo capaz de impor seu ideal aristocratico e guerreiro. Esse ideal € uma vontade de
poder, no sentido de opor-se aos demais, desde a plenitude da vida.

No fundo, Nietzsche propde o mesmo que Hobbes: 0 homem supremo € o que exerce a
vida expansivo-conquistadora, € aquele capaz de abater a ouro homem. Hobbes, por sua vez,
disse: “o homem € o lobo do homem™; quando um lobo come a outro, sé indica a maior forca

do devorador e, portanto, tem todo o direito natural para seguir fazendo-o.

9.1.6 Exterioridade do projeto de libertacao

A vontade de poder de Nietzsche € a culminacdo do homem lobo do homem de
Hobbes e de uma politica na que o mais forte se impde sobre o mais fraco. A superagdo da
totalidade € impossivel, porque uma vez que alguém a domina impede a superacido posterior.
Afirmado que o sistema € o natural e que sair dele € ir contra a lei natural, parece dificil que
surja um destruidor dessa ordem. Destruidor no sentido de Nietzsche; nos referimos ao caso
de um povo oprimido que pode pensar na execu¢c@o de um novo projeto. O projeto do sistema
presente se impde como o natural, como o divino; e se o oprimido tenta sair ou criar uma
nova ordem € visto como o que avanga até o nada; fora de toda a possibilidade humana,

civilizada.

91 Palavra depreciativa com a que se indica o vulgar, a massa, o povo.

125



Esquema 6, p.107. O projeto de Liberta¢do

e,

& I

: //Q\\ “m L

.:-'

Ao que estd fora chamo um projeto de libertagdo (c); projeto de libertacdo que € futuro
em respeito a ordem presente (I); a ordem II é futuro em respeito a ordem presente (I). O
oprimido (B), a quem o declararam naturalmente oprimivel, em virtude da lei do mais forte,
terd um lugar na justica na ordem II; terd nova casa, nova oikia, nova relacdo do homem com
a natureza, nova economia politica. Terd que superar a ordem imperante que permite que 0
povo seja cada vez mais humano, real.

A questdo pode resumir-se assim: hd um projeto imperante (b), que passa por ser o
projeto humano natural. H4, no entanto, um projeto futuro de libertacdo, que aparece como
destrutivo do presente e como pura negatividade, como o inimigo —0 mesmo Marcuse disse
que o sistema se corrige para indicar com uma letra I maidscula ao inimigo supremo, ao que
pode destruir o presente-. A destruicdo do presente ndo tem por que ser necessariamente
negativa, mas significa a passagem a uma nova ordem, onde o oprimido serd livre e, ainda

que o opressor de nosso tempo se converta em homem, deixando de ser torturador, opressor.

9.1.7 A metafisica politica

Uma politica de libertagdao deve ter em conta todas as estruturas politicas e econdmicas
e pensd-las desde um novo ambito. Perguntemo-nos: Esse projeto de libertacdo pode ser
descoberto por uma oligarquia intelectual? Ou os privilegiados de algum partido que
proponha formas de saida? Ou ainda € o povo mesmo, que com sua voz interpelante, indica

quais sdo seus direitos?

126



Nao € possivel que privilegiados do espirito, muitas vezes intelectuais de bar, sejam
os que se tornem educadores do povo, e os que ddo as diretivas para que se realize o processo
de libertacdo. E, justamente, o contrdrio; aqueles que sdo capazes de serem discipulos do
povo, os que estdo dispostos a viver toda a tradicao que nao conheceram antes, porque nao a
estudaram em aula alguma; aqueles capazes de escutar ao povo, sdo os que descobrirdo no
povo o projeto real de libertagdo. E s6 depois de haver escutado, estard em condigdes de
formuld-lo parcialmente com consciéncia critica e voltar-se a este povo com certa eficicia
cientifica, que lhes permita colaborar no caminho de libertagao.

A vocacao politica ndo é, no entanto, a formulagdo tedrica a priori de um projeto, mas
0 compromisso concreto com um povo e o descobrimento (nesse mesmo compromisso) da
problemdtica que depois deve ser implementada gragas a ci€ncia que possui o técnico ou o
que de alguma maneira pertenceu a um mundo cultural ilustrado. Quando se redinem pessoas
de diferentes partidos politicos, podem descobrir-se rapidamente as distintas atitudes. Por
exemplo, a atitude do homem de pensamento tedrico que quer ensinar a0 povo para que tome
consciéncia; é o que entende o partido politico como escola do povo. H4 outra atitude, a que
se baseia na condi¢do de que um partido politico deve ser discipulo do povo e logo canal do
movimento do mesmo povo.

Seria importante ver, concretamente, de que maneira a filosofia deve interpretar quais
sdo os modelos que vao abrindo caminho na América Latina atualmente. Como disse antes,
dado que a burguesia dependente vai perdendo poder, ndo restam mais que dois caminhos.
Um deles € o que permite que o sistema continue na dependéncia pela for¢a. Theotonio dos
Santos, autor brasileiro, indica que neste caso teriamos um capitalismo dependente, submetido
ao militarismo, fascista. Também poderia ocorrer outro sistema que se apdie no povo e passe
a uma solidariedade para construir —por que nao usar a palavra, ji que € tdo atual- a
socializag¢do; ou seja, um povo que constitui uma for¢ca mobilizada que seja o resultado do
esforco de todos; que esse esforco beneficie a todos igualmente; porque hoje sdo muito
poucos os que possuem os beneficios do sistema. H4 aqui uma questdo importante: como €
possivel que certa oligarquia tenha possibilidades de ser, ainda que uma enorme quantidade
do povo ndo possa obter as mediacdes para realizar o projeto que o proprio sistema lhe

propde? Vé-se aqui a exigéncia de uma mudanca radical de estruturas.

127



9.2 A ARQUEOLOGICA LATINO - AMERICANA *

O que tem a ver, dirdo vocés, a arqueoldgica latino - americana com o que estamos
tratando? Resumidamente, tem muito a ver com a opressao da mulher e sua libertagdo; com a
opressao do filho e sua libertacdo; com a opressdo do irmdo e sua libertagdo. Tem a ver
porque, ainda que nunca suspeitassemos tudo esta relacionado e sé depois que descobrimos as
relacdes que estaremos em condicdes de comegar a pensar qualquer coisa. Quando nao se
pensa o todo e ndo se t€m em conta as relacdes fundamentais do real, ndo se pode elaborar,

entdao, um discurso realmente racional, real.

9.2.1 A questao da morte de Deus

Neste momento (1972), na Europa e Estados Unidos, se fala muito sobre a questao da
morte de Deus. Este parece um problema contraditério, porque se afirmo a Deus, como este
pode morrer? Parece absurdo, mas indica algo muito real.

Hegel, em sua Fenomenologia e especialmente em sua Filosofia da Religido, mostra o
que chama de sexta-feira santa da razdo, que, segundo sua interpretacdo do cristianismo e da
morte de Cristo, esta negacdo significaria a divinizacdo da histéria. Hegel fala da morte de
Deus, mas quem a propds realmente foi Nietzsche em seu livro Assim falou Zarathustra,
quando afirma: “Deus estd morto.” Pensemos esta questdo por partes, porque tem relacio com

tudo dito antes.

9.2.2 Divinizacao do “ego cogito”

O discurso comega assim: O europeu partiu de seu continente nas caravelas até os
paises periféricos, afirmando o eu conquisto. Eu conquisto significa: enfrento aos outros para
vencer-lhes (aos arabes, por exemplo, que nio hesitou vencer-los na cruzada); eu parto em
minhas caravelas, enfrento os indios e os vengo; depois vengco aos africanos e os faco

escravos; depois chego a India e faco comércio. Esse eu conquisto é uma experi€ncia

92 Em grego arqué significa origem. Se trata entdo da questéo da origem radical absoluta, que em filosofia se denomina, como o diremos mais adiante,
teodicéia segundo Leibniz.

128



originaria do homem europeu, capaz de vencer, de dominar. Pouco a pouco o eu cresce, esse
eu se substantiva.

Colombo chegou a América em 1492; um século e meio depois um filésofo —
Descartes — comega a formular seu pensamento. O pensar parte da experi€ncia cotidiana; €
por isso que quando Descartes busca o fundamento (o irrefutdvel de quando possa pensar-se,
dizer-se, fazer-se e ser) o encontro no eu penso, fundamento este que no mundo todo sera
possivel.

O discurso do método significa um discurso metddico que parte do eu e, a partir dele,
funda tudo. O eu € a totalidade dentro da qual se dard tudo o que existe e todos os demais
homens, o outro, como idéia que eu conheco. O eu doi convertido em fundamento. E bem,
entre Descartes e Spinoza hd um pequeno passo, pois este afirma que o ex é uma substincia e
que somente pode haver uma substancia; convertendo, assim, o eu em deus. Esse eu, que € o
eu europeu, se divinizou.

Depois, aparece Hegel e faz desta subjetividade, o eu, no horizonte desde o qual tudo
ganha sentido na filosofia abstrata (16gica), na filosofia da natureza e na filosofia do espirito.
Cumpre-se assim, uma subjetividade absolutizada que, para Hegel, € deus. Esta € a histéria da
divinizacdo do eu europeu como ponto de apoio de todo juizo possivel. Hegel pensa, entdo,

que esta subjetividade absoluta é tudo. O que acontece depois?

9.2.3 Os pos-hegelianos e o ateismo

A geracdo pOs hegeliana se levanta contra o deus de Hegel. Afirmando que este deus
ndo € mais que a razao que se pensa a si mesma. Fuerbach considera que devemos negar este
deus e passar da teologia a antropologia. O deus de Hegel ndao é mais que a razdo e o sensivel
vai além da razdo; o sensivel é o primeiro — segundo Fuerbach — : Es tu. Este tu que estd
diante de mim e eu vejo. Fuerbach trata esta questdo em sua obra Principios fundamentais da
filosofia do futuro (1842). O que nos propde € o ateismo; nesta mesma linha caminhard Marx,
mas agregard outra razdo. Dird ndo somente que deus é o mesmo que a razdo, mas dard a ela
uma significacdo ideoldgica dentro do sistema. O sistema capitalista ndo é mais que a
divinizacdo de um fetiche, do fetiche dinheiro. Marx disse que a fetichiza¢do do dinheiro deve

ser negada, nesta negacao consiste o ateismo de Marx, como o mostra em O Capital (1867).

129



9.2.4 A divinizacao da totalidade

Entdo, o ateismo € a negacdo do absoluto. Mas nega¢do de qual deles? A divinizacao
da Europa € o que se estd negando; diviniza¢do que havia interiorizado oprimindo aos homens
dominados.

A negacdo deste deus (com minusculas) talvez seja a condicdo de possibilidade para a
afirmagdo do Absoluto alterativo, Outro, diferente que todo o sistema. Véem como a questdo
do ateismo vai adquirindo outra cara?

Havia em Israel profetas que quando se lancavam contra os idolos ou fetiches eram
perseguidos, assassinados e chamados de ateus; aos cristdos do império romano que nao
adoravam ao imperador como deus, os levavam as pracas e os xingavam: ateus! E eram, mas
eram ateus do deus do sistema. Qual é este deus do sistema?

Recordemos a concepg¢do kantiana do Absoluto. Kant afirmava que o homem pode ser
virtuoso, mas que o homem virtuoso néo é feliz. E sabido, dizia Kant, que para que o homem
seja pleno, tem que ser virtuoso e feliz, mas nenhum ser racional do mundo sensivel, em
nenhum momento de sua existéncia, pode alcancar esta perfeicdo, essa plenitude. Desta
necessidade de perfeicdo ante a impossibilidade de realizd-la nesta vida, nasce — segundo
Kant — a fé na imortalidade da alma. Assim, para que na outra vida se possa retribuir a alguém
a felicidade que lhe corresponde de acordo com seus méritos, € necessario que haja um juiz
supremo e perfeito: Deus. E assim como Kant postula a existéncia de Deus, que seria causa do
mundo, distinta do mundo e principio de conexao entre a felicidade e a virtude. A liberdade, a
imortalidade da alma e Deus sio trés postulados de sua moral.

Se analisarmos bem, podemos advertir que, de acordo com esta concep¢do, Deus se
transforma em uma espécie de caixa de banco que paga os interesses de um capital: a virtude.
Segundo esta concepcao, Deus é alguém feito a imagem e semelhanca do homem burgués
para pagar seus méritos; € o deus do sistema. Este deus, com mindsculas, de nenhuma

maneira pode ser confundido com o Deus criador, por exemplo.

9.2.5 Ateismo da totalidade

A reformulacio da questdo seria: Que deus é o que morreu? E se morreu algum, qual é

0 novo que aparece? Nao hd duas posicdes: o ateismo ou a afirmacdo de Deus. A questdo é

130



diferente. Por isso, hd que se perguntar sempre qual é o absoluto que se nega. Se nega ao
absoluto alterativo, se afirma ao deus do sistema e se cai no panteismo; se nega o sistema
como panteista, se afirma, ainda que inconscientemente, o absoluto alterativo. O absoluto ou
divino € a origem e, portanto, nao pode negar-se. Se o sistema é deus, ou é a matéria, entdo
deus € o ser, o que significa negar um criador. Se nega ao absoluto criador, inadvertidamente
se afirma a divindade do sistema. Nao ha trés.

H4 pouco tempo, no Chile, o pensador Hugo Assmann mostrou que o marxismo
ortodoxo, ao negar o deus do sistema e propor o ateismo como posi¢ao ultima, cometeu um
grave erro politico. Porque o povo oprimido pelo sistema, além de produzir bens com seu
trabalho, produz simbolos e mitos. Se o partido estabeleceu um atefsmo militante, esses
simbolos e mitos sdo deixados de lado e considerados supersti¢des. O que ocorre entdo — diz
Assmann — € que estes mitos e simbolos populares sdo recuperados pelo sistema e se
convertem em meio de dominagao.

Em nossa histéria latino - americana, por exemplo, vemos que Hidalgo (quando
produz a revolug¢do popular contra os espanhdis e a oligarquia crioula) expressa que a terra €
para os que trabalham, mas abaixo do estandarte da Virgem de Guadalupe. Esta virgem foi
simbolo religioso de um povo. A ortodoxia marxista negou ao povo a capacidade criativa
neste nivel. Assim, o sistema se utiliza deste simbolo para oprimir. Por isso, Hugo Assmann
V€ nisso um erro, ja que um povo cria simbolos e mitos, hda que se descobrir neles seu sentido
de libertagdo.

Como dizia antes, ao negar a divinizagdo do sistema e ndo tomar um ponto de apoio
critico o suficiente e exterior que impeca a divinizacdo de todo o sistema possivel, estad
exposto a que se divinize o sistema seguinte. E o caso de Marx, que possibilitou a diviniza¢io

da burocracia stalinista,” sistema este que carece de um principio critico absoluto exterior.

9.2.6 Abertura ao outro como justica

Aqui vemos como o problema arqueoldgico, no sentido de uma filosofia radical, é
fundamental tanto para a libertagdo politica como para as outras (a do filho e a da mulher).

Entende-se melhor deste ponto de vista, da forma que Nietzsche, como um artista genial,

93 Um certo discurso era inevitavel em 1972 na Argentina. Situag&o tatica exigida pela repressao.

131



disse: “Deus estd morto e nossas maos estio manchadas com seu sangue”. Este filésofo disse
duas coisas bem diferentes (pode perceber-se em suas obras): primeiro, constatou a morte do
sistema divinizado; segundo, vislumbrou que a divinizacdo do sistema ja significava a morte
do absoluto alterativo. Quer dizer, havia uma dupla negagdo. Na primeira, o homem medieval
afirma o absoluto alterativo; o0 homem do renascimento o negou e, ao fazé-lo, divinizou ao eu.
Nietzsche que nega o deus deste homem, propdem uma segunda negacdo. Constata que as
maos do europeu estdo manchadas com sangue de deus. Vocés véem o paradoxo da questao?
Nietzsche ndo pode explicd-lo apesar de afirma-lo. Isso realmente € absurdo? O artista disse o
que estd acontecendo ainda que por simbolos, uma vez que o fildsofo europeu ndo tem
categorias para explicar e o que seus artistas expressam. Nietzsche tampouco tem categorias
filosoficas para explicar o que manifesta como poeta.

Europa estd vivendo a morte de sua divinizacdo e encontra sangue em suas maos. Este
sangue € o fruto da opressdo dos povos que o sistema europeu havia causado; homens
dominados que, sendo outros, haviam sido reduzidos a coisas pelo europeu em suas colOnias.
A morte do Outro — o indio, o africano e o asidtico — era também, e originalmente, a auséncia
do absoluto alterativo, porque este se manifesta através do pobre. Quando aceito a um pobre
como outro e o respeito na justica, deixo de ser um eu absoluto; limito-me e ndo me considero
absoluto. Se, ao contrario, ndo respeito o pobre como outro e o incluo em minha totalidade,
me considero o centro, me divinizo.

Este é o problema que perpassa o mito de Cain e Abel. Cain, quando mata a seu irmao,
se constitui como divindade e ao crer-se absoluto, nega a possibilidade de outro absoluto. No
momento em que se produz a morte do outro as maos de quem exterminou se mancham de
sangue, mas o sangue nio ¢ de Deus — no caso do europeu — mas dos povos oprimidos da
terra. H4 sangue de indios nas maos do europeu, para quem — segundo Nietzsche — “Deus

morreu’”.

9.2.7 A metafisica da criacido como arqueologia da revolucao

Nietzsche, ao admitir como tunica a teoria da totalidade do eterno retorno, ignora
infinitas outras possibilidades porque ndo as pode perceber. O homem europeu, ao matar o
Outro, mata a epifania do absoluto alterativo. Ao final do século XIX o europeu chega a

perder confiangca em sua divindade e, perde sua estabilidade. Os povos oprimidos comecam a

132



clamar justica. A razdo européia ndo encontra 0 modo de ndo encontra o0 modo de encobrir
ideologicamente os feitos. Quando os oprimidos comecam a movimentar-se na Europa se
constata que ja nao ha deus. O descobrir estar manchados com sangue € a propedéutica para o
reconhecimento da culpa originaria do sistema: a opressao dos povos da terra.

Quando o “centro” reconhecer sua falta e permitir a libertacdo dos povos dominados,
haverd um Outro e, quando se der o reconhecimento do Outro, s6 entdo do absoluto alterativo.
O absoluto outro, por sua parte, serd o ponto de apoio da critica que se exer¢a no novo sistema
que se organize mundialmente.

Quis mostrar, programaticamente, a importancia essencial de uma arqueologia
filos6fica. Digo de passagem, desde Tales que disse: “tudo estd cheio de deuses”, até
Nietzsche que exclamou “Deus estd morto”, o problema do outro absolutamente absoluto
segue sendo tema relevante a ser pensado pelos homens.

Desejo, todavia indicar um ultimo aspecto e € o do sentido politico, como nos propde
Proudhon, do problema do absolutamente outro. Com efeito, os sistemas politicos se
absolutizam ou divinizam e desta maneira, se pretendem eternos. Os dominados ndo podem
libertar-se do sistema que os oprime se primeiramente ndo negam a divindade do mesmo. Por
isso € correto dizer que “a origem de toda critica € a critica da religido” do sistema —agrego
eu-. Ser ateu do sistema € a condicdo de libertagdo. Mas para poder mobilizar o sistema é
necessdrio ainda interpretar aos instrumentos, os usos, as instituicdes, as coisas, como
possiveis e contingentes. E por isso que os revoluciondrios armados de Israel, os Macabeus,
que lutavam contra o Império helenista no século II a.C., e os cristdos oprimidos pela
dominagdo imperial romana, na palavra critica de Tertuliano no segundo século d.C.,
propuseram a metafisica da criagdo como a condi¢do tedrica da revolucdo. Sendo que tudo
foi criado para o uso do homem; nenhum sistema, institui¢do (menos ainda a heranca e a
propriedade privada), uso de instrumento e ainda nem a constitui¢do real da coisa, é eterna,
definitiva, invaridvel. Os oprimidos em processo de libertacao formularam assim a metafisica
da criacdo como a arqueologia da revolucdo social, da libertacdo. Proudhon chegou a
conclusdo de que o absoluto outro era a hipdtese necessaria de todas as revolucdes da histéria
humana. Com efeito, se o absoluto, o divino, se encontram além de todo o sistema possivel,

nenhum império poderd divinizar-se jamais.

133



10. O METODO DO PENSAR LATINO-AMERICANO
A ANALETICA COMO RUPTURA TEORICA*?

Nesta dltima conferéncia me referirei ao método do pensar Latino-americano e tentarei
semear uma nova possibilidade do pensar. Isso significara voltar nos acontecimentos,

pensando nos passos que demos.

10.1 O método como caminho do pensar’

Recordando que método, meta-odos, é subir através do caminha, é saber caminhar, é
saber resolver as questdes que se vao apresentando, queria lhes indicar o caminho que eu
segui. Este caminho, ainda que ndo seja o tnico possivel, € um método do pensar. Lembre-se
que disse pensar e do pensar que expressei ao longo das conferéncias anteriores é do que se
trata agora.

Como surge o pensar? Como € que alguém pensa? Dissemos antes que Descartes
declarou eu penso como origem. Heidegger, opondo-se a ele, dird que o pensar é algo que
surge da cotidianidade: ex ou um mundo; 0 mundo do meu bairro, do meu povo, de minha
provincia, de minha nagdo, etc. Desse mundo surge o pensar e se volta reduplicativamente
sobre 0 que me acontece para esclarecé-lo. No dia em que alguém comecga a pensar o que
antes aceitava igual a todos, com seguranga absoluta, nesse dia se produz a ruptura da

cotidianidade.

10.2 O pensar como crise da cotidianidade

A ruptura da cotidianidade permite a quem a sofre, pensar na crise como pensar. Uso a
palavra crise, que vem do grego krinein, que significa separar, Krineo-Krisis”€ o ato de
separar, € juizo. Critério significa em mudancga tribunal.

Enquanto alguém estd na cotidianidade ndo estd separado, nao tem critério, nem juizo.

Ja a crise, ao separar-se, desde a transcendéncia, desde essa separacao do horizonte, volta para

94 Conferéncia ditada em 24 de novembro de 1972
95 Vejam minha obra Método para una filosofia de la libertacion latino-americana, Sigueme, Salamanca, 1974.

134



a cotidianidade para emitir um juizo. Esta crise de que falamos € existencial, no sentido de
que € uma crise cotidiana, uma crise de vida para quem a experimenta, uma ruptura em sua
vida. Ninguém pode pensar se ndo se converte da cotidianidade ao pensar, o que significa
sofrimento, ruptura na quantidade de habitos, conversao para uma vida nova.

Jolif, um pensador francés de quem fui discipulo, falou do pensar, que é uma morte da
cotidianidade. Uma morte, porque se ndo morro para o0 modo 6bvio e ingénuo de viver o
mundo, em meu mundo, jamais poderei pensar. O que faz filosofia repetindo livros e
estudando sistemas, permanecendo igual ao que era antes de comecar a estudar, ndo faz
filosofia. Se sua vida cotidiana ndo se coloca em crise radical e da dor da morte de sua
cotidianidade nio surge um homem novo, seu pensar ndo € filos6fico. Ou, simplesmente, nao
pensa.

E por isso que a filosofia, como introdugio da filosofia, tem que ter o entusiasmo da
exortacdo. Como fazer para tirar alguém do cotidiano ao pensar filoséfico, se ndao é
convidando-o a algo muito mais humano e apaixonante que a mera cotidianidade? Em grego a
exortacdo chama-se protreptikos. Aristételes tem um livro intitulado Protréptico, que € uma
exortacdo a conversdo, uma passagem a transcendéncia. Apenas quando se produz a passagem

a transcendéncia desde o cotidiano, se da o pensar.

10.3 Volta ao mundo em busca do fundamento

O pensar, entdo, é esclarecer o cotidiano; hd dois caminhos para alcangar este
esclarecimento. H4 um caminho que definiria, com Ricouer, como o caminho largo. E o
caminho que, para chegar ao fundamento de uma €poca ou de um mundo (me refiro ao
fundamento do que falei ao comego), transita por muitas mediacOes. Esse caminho —disse
Ricouer- comec¢a por ser uma simbdlica; efetivamente, parte das obras da literatura, da
economia, da politica, daquelas obras que mostram o que acontece no mundo, cujo
fundamento busco e vai de horizonte em horizonte até chegar ao fundamento. Este caminho
largo € muito importante, porque, ao recorré-lo, vdo sendo assimiladas e incorporadas as
obras humanas da época ou do mundo que se quer pensar ou esclarecer.

Na América Latina, por exemplo, o descobrimento do ser nacional (do fundamento)
exige conhecer o Martin Fierro, o Popol Vuh, o Chilam Balam, chegando assim, ao

fundamento.

135



10.4 O caminho ontologico: Busca do sentido do ser.

10.4.1 O sentido grego de ser’®

O caminho curto, em contrapartida, ¢ um encarar de forma direta o esclarecimento do
fundamento de uma época. E o caminho ontoldgico que, partindo do cotidiano, se pergunta
pelo sentido do ser de uma época. E o que fiz mais ao comeco destas conferencias, quando me
perguntei, por exemplo, pelo fundamento do mundo dos gregos. Quando se acendem as
escalinatas da Acrépoles de Atenas, se v€ os pilares de marmore branco em contraste com o
céu azul. Ao olhar isso, tem que situar-se no mundo dos gregos se quer interpretar o que Ve;
ao situar-se, as colunas deixam de serem coisas, entes, e o céu azul ja ndo € o que se pode ver
em Mendonza no séc. XX cruzado por avides. Esse céu € a esfera celeste, € a paz dos deuses.
Se ndo olhé-lo assim, ndo compreendo nada do que vejo. Ao subir as escadarias da Acrépole,
nos damos conta de que a escadaria e os pilares estdo debaixo do céu, do Urano obtido por
Zeus e demais deuses; e de que ao ascender temos que olhar fixamente o céu, até o divino.

E bem, o udltimo horizonte do mundo grego era divino, chamado por eles de physis,
palavra que ndo posso traduzir ao castelhano, mas que denominaremos —para fazé-lo de
alguma maneira - natureza. Entdo, desde a natureza, que retornava eternamente sobre si
mesma e era invaridvel, os gregos interpretavam tudo o que acontecia em seu mundo.

Heidegger, quando trata qualquer questdo, a primeira coisa que se pergunta € qual o
sentido do ser? que contetido concreto tem o fundamento desse mundo? O mesmo faz Marx,
quando fala do método dialético na economia politica, claro que neste caso se pergunta pelo
fundamento do econdmico como tal: é o trabalho, anterior a toda conceitualiza¢cdo ou divisdo.
O trabalho ndo dividido € o ser do econdmico.

Francisco Romero (filésofo argentino que morreu em 1964), por exemplo,
encontramos em sua logica, psicologia e sua teoria do homem ou em qualquer de suas obras;
este modo € o modo Ontico ou o caminho largo. O caminho curto seria perguntarmos: qual € o
sentido do ser para Romero? Qual € o fundamento de todo seu pensar? Se nos fizermos esta
pergunta, esclareceremos todo o pensar de Romero. Trabalhando assim, podemos chegar a

conclusdo que para Romero, o fundamento € o sujeito e partindo da subjetividade do sujeito

96 Verificar minha obra Para una destruccion de la historia de la ética, Ser y Tiempo, Mendonza, 1972.

136



demonstra todo o resto. O importante entdo é saber que tendo a chave, se entende todo o
pensar de um filésofo. A ponto de que, se ndo entendendo que para os gregos o que é divino,
eterno e que um dos modos de manifestacao da physis é a natureza, entdo nao entende nada.
Quando um grego diz: “Isso ¢ uma ilha”, essa ilha o é porque estd sendo de alguma maneira e
desde sempre no divino e eternamente retornante, de modo que olhard novamente infinitas
vezes a ilha. Se ndo interpreto isso assim, ndo sou grego e nao entendo de nenhuma maneira o
que para este homem significava a praxis ou o que significava o bem, ou a necessidade do
destino que se cumpria sob o herdi e em cujas maos vivia cada grego.

O método supde sempre ir a0 fundamento de uma época. Desde o fundamento, no caso
dos gregos, posso descobrir o sentido de Atenas no século V a.C., para depois entender o que
faz e porque o faz, um cidaddo de sua época. Se ndo vou de horizonte em horizonte, ndo
entendo quem € esse grego.

Se quero saber quem era Sarmento, por exemplo, devo ir ndo s6 ao horizonte da época
em sua totalidade. Para conhecer qual era o fundamento de ser daquele escritor politico, tenho
que proceder desse modo, pois, do contrario, fico no aneddtico, no fato de que o desterraram
no Chile e que a seu regresso foi presidente, etc., o qual ndo me interessa enquanto filésofo. O

filos6fico ou ontoldgico € ir até o fundamento.

10. 4.2 O sentido medieval do ser

O pensar medieval desborda sentido grego de ser. Nessa época se pensa que a origem
do cosmos ndo € o cosmos como divino, mas ao contrario, € o outro: é Deus. Portanto, o
cosmos como totalidade se dessacraliza. O sol e o céu deixam de ser deuses e passam a estar
ao servico do homem. Paradoxalmente, o homem medieval se converte no centro do cosmos e
coloca Deus somente como futuro histérico. E ali onde surge a histéria. Se da outro sentido de
ser; o fato de alterar o sentido do ser, muda tudo o que acontece no mundo.

Atentem como trabalha este método: Se quero, por exemplo, descrever o mundo dos

7 . . .
araucanos’’ devo perguntar-me pelo sentido radical que eles tinham do ser. Os araucanos

97 Primitivos habitantes do sul do Chile que migraram a Argentina e habitaram as regides onde foi fundada a cidade de Viedma, lugar das conferencias.

137



estdo muito mais perto dos gregos que dos medievais, ja que para estes indios o divino € o
natural e a physis, ainda que a nomeiem de outra maneira que os gregos. Sendo assim,
podemos chegar a descobrir a articulacdo interna desse mundo, a ponto de conseguir ver as
planicies habitadas pelos deuses, tal como as viamos araucanos desde seus toldos. Se um de
nds tem essa capacidade de recreacdo, poderd descrever o que eles viam, sentiam e faziam
entendendo-os de dentro de seu mundo. O método que nos permite esclarecer o fundamento é
o método ontoldgico; método dialético em sua ciéncia.

Ja dissemos, mais de uma vez, que o mundo medieval é superado pelo mundo
moderno e este, ao colonizar a epifania do absoluto, que sio todos os homens da periferia, se

diviniza a si mesmo.

10.4.3 O sentido moderno do ser e a pretendida superacao heideggeriana

O fundamento do homem moderno € a subjetividade do sujeito. O ente no mundo é,
no fundo, aquilo que produzo. Porque me interessa uma galdxia? Interessa-me porque posso
observé-la ou porque ela me ilumina ou tem alguma relacdo comigo; se ndo € assim, ndo me
interessa. As coisas tanto sdo assim, que o homem as produz ou tem alguma relagdo de
exploragdo com elas; as coisas que nio se produzem ou as que ndo tém relacdo de exploragdo
com ele as ignoram nega de alguma maneira, sua existéncia. Ou seja, a subjetividade do
sujeito se transforma no fundamento.

E aqui onde Heidegger aparece de novo. Na modernidade se pensa que o homem é um
sujeito que se relaciona com objetos. H4 um sujeito e um objeto, a partir dos quais surgem
todas as descricdes. O objeto € o ente e quando o conheco, o interpreto. Heidegger objeta que
0 sujeito ndo € o primeiro, assim como o objeto ndo é o ultimo, porque o mundo estd além do
objeto e antes do sujeito estd o homem. A relacdo homem-mundo esta além da relagdo sujeito-
objeto. Exemplifiquemos: o apagador ¢ um objeto, mas como obtenho o conceito de
apagador? Na totalidade de meu mundo este objeto (o apagador) estd ante mim, ante minha
consideragdo; nao é nenhum dos outros objetos; o interpreto desde a totalidade de minha
experiéncia. Ou seja, para saber como conceituo o objeto, primeiro devo saber como estou em

um mundo cotidianamente.

138



Explica Heidegger que o mundo estda além do objeto; O essencial € descrever esse
mundo. Descrever o mundo como tal é proceder de acordo com o método ontoldgico e
descrever o objeto como um ente € situar-nos ao nivel ontico segundo Heidegger. Passar do
horizonte do ente ao horizonte do ser é passar de um horizonte a outro, ¢ um processo
dialético.

Este processo ontoldgico entdo, € passar de um horizonte a outro até chegar ao ultimo;
a passagem adequada é o método dialético. Nisto Heidegger estd com Hegel e todos os
ontélogos da histéria. De maneira que se trata de uma interpretagio; interpretacdo em grego €
hermenéuein; uma hermenéutica da cotidianidade. Isso significa o seguinte: estou todos os
dias em meu mundo cotidiano, comprando o pao, trabalhando, cobrando meus devedores, etc.,
¢ minha experiéncia cotidiana. Interpreto as coisas; sei o que € o pao, o que € a padaria, tudo o
que me acontece interpreto. Mas, esta € uma interpretacdo existencial ou cotidiana. Agora se
trata de efetuar uma interpretacao existencidria: ontoldgica. Tudo o que me ocorre diariamente
deve ser clarificado metodicamente, para que havendo estabelecido qual é o fundamento,
possa fundar racionalmente o sentido de cada coisa e poder dizer: “Devo usar relégio para
controlar o tempo, a fim de ganhar mais dinheiro, j4 que no fundamento, no ser, tenho o
projeto de estar na riqueza, porque sou um burgués”. Ou seja, o usar o relégio é o Ontico
correspondente ao projeto de estar na riqueza. Descobrir a relacdo € a dialética; do dntico, vou
ao ontoldgico; explico o ente, desde o horizonte compreensivel. Passo a interpretacdo

explicita, ao esclarecimento do implicito que € o cotidiano.

10.5 A Filosofia como interpretacdo ontologica da cotidianidade

Ontem, por ocasido da conferencia anterior, alguém me disse: “O que vocé explica
parece ser uma filosofia que se aplica a realidade”, respondi e respondo agora: o que tento nao
¢ uma filosofia que se aplique a realidade, mas um pensamento que parta da realidade. Por
qué? Porque o que me interessa € a cotidianidade; que € a tnica coisa que vale a pena pensar.

Agora estamos pensando o pensar; estamos avangando numa reflexao metodoldgica.
Quando pensamos a cotidianidade praticamos uma metddica. H4 diferencas. Alguém pode ter
um método e nao saber qual é; sabé-lo, implica numa reflexao metodolégica.

E por isso que na América Latina o tema €é: cotidianidade latino - americana. Se a

filosofia limitar-se a pensar a filosofia, ndo estd no tema. Pensar a cotidianidade é filosofar;

139



interpretar ontoldgica ou existenciariamente a cotidianidade, existéncia! Isso € a ontologia no
sentido estrito. Por qué? Porque o ente concreto (por exemplo, o reldgio) € pensado desde seu
fundamento. O fundamento € o ontoldgico e expressar o fundamento € a ontologia como
pensar filos6fico. Heidegger tenta superar dois momentos do pensar moderno através das
seguintes correcdes. Primeira corre¢do: ao pensar que considerava ao eu penso como O
primeiro opde com o sou no mundo,; s6 depois penso, ja que o pensar € um modo fundado de
ser no mundo. Segunda correcdo: O eu que pensa € segundo em respeito ao eu concreto; o eu
concreto, existencial é o eu no mundo, tanto que o eu penso € um voltar-se ou refletir sobre a
cotidianidade do mundo.

Estamos em ontologia e vocés podem crer que ja terminamos. Na verdade, apenas

comecamos. Nos falta superar tudo o que dissemos até aqui.

10.6 Critica a ontologia: o mundo como totalidade

Implicitamente, o horizonte do que falamos € apresentado por Heidegger pela palavra
mundo. A descri¢do € do ser no mundo; isso significa: sou inico e meu mundo € Unico; é a
totalidade neutra, inocente.

Pareceria que desta maneira chegamos ao fim, ao fundamento. Na realidade, essa
totalidade é opressora; € a totalidade européia do século XV ao século XX que colocou a
outros homens como se fossem coisas em seu mundo; os compreendeu em sua cotidianidade e
os pensou em sua filosofia ontoldgico-dialética. Este mundo se pensou unico, neutro, natural,
incondicionado e exclusivo ponto de apoio de todo o pensar possivel. O outro foi reduzido a
ser um ente dentro de tal mundo.

Isso € o que hd de questionar, porque a América Latina € exterior a esse mundo que
tem por centro um eu europeu. Quando Heidegger disse o homem existe, esta afirmando a
existéncia da Europa e a descricdo que faz € deste a sua tradicdo e a toma como tradi¢ao de
todo homem.

América Latina ¢é exterior, como a América Latina, mas, com efeito, estad sendo
considerada pela Europa como interior a ela. Um exemplo ontico. Ha um Instituto de América
Latina em Berlim; nos Estados Unidos hd cento e cinqiienta institutos dedicados a0 mesmo

fim. Nossa América ¢ muito estudada, sim, é estudada para encontrar os métodos que

140



permitam sua melhor manipulagdo. Se a estuda, ndo como a exterioridade que deve respeitar,
mas como objeto que deve usar; objeto de um assunto central que a olha como coisa e
comenta: “Que interessantes e divertidos sdo os indios e os mexicanos dos filmes de
cowboys! >’ Observaram como os norte-americanos apresentam os mexicanos em seus filmes
de cowboys? O apresentam como bdrbaro, o estranho, o ignorante, como alvo que deve ser
eliminado. A propdsito, hd um livro intitulado Para ler o Pato Donald, onde seu autor,
Mattelart, mostra o encontro de Donald com os barbaros em sua chegada as ilhas e como
facilmente os manipula. Isso indica a superioridade de Donald no fato de que sempre triunfa.
Esse € mais um exemplo de que a exterioridade tem sido anulada como tal, tem sido
coisificada e considerada a disposi¢do-de.

Heidegger mesmo n@o descobre a categoria de exterioridade — do que chamou de o
outro -, por isso nao descreve uma ética. A ética s6é comega quando hé outro, nivel impossivel
na totalidade. Compreendemos entdo a atitude de Heidegger quando lhe € proposta a cdtedra
de Friburgo para substituir Husserl. Este foi expulso de sua cétedra pelo nacional-socialismo e
Heidegger, apesar de ter sido seu discipulo, aceita a catedra perdendo seu mestre. E ao aceita-
la comete uma imoralidade; imoralidade que chega ao ponto extremo de converter-se em
primeiro reitor do governo nazi. Somente dentro do mundo, concebido como unico, tem
cabimento erros éticos tdo grandes, de um homem inteligente. Um homem que quando tem
que pensar eticamente improvisa; seu pensar ndo lhe permite tomar consciéncia da falta
moral; seu pensamento ndo lhe esclarece a traicao ao outro que, neste caso, € seu mestre. Este
ultimo ndo poderia ocupar esta citedra porque, como vocés sabem, era judeu e justamente por
isso foi expulso, por sua raca. Heidegger, ndo considera o problema ético. Seu mundo € Unico,

incondicionado, mas antes de tudo € europeu; 0 outro ndo entra como categoria possivel.

10.7 Superacdo da ontologia: a metafisica

O método ontolégico ndo nos basta; devemos realizar a superagdo da ontologia,
superacao que Heidegger quis cumprir, mas nunca pode concretizar. Além da ontologia estd a
metafisica; desde esse ponto de vista a physis significa a totalidade ou o fundamento no
sentido dos gregos e meta- significa o que estd além-de.

O método metafisico, que no € somente ontoldgico, opera de outra maneira. Esta outra
maneira é descobrir um mais além do mundo que € dado quando o outro provoca € —como

disse no comego- sua palavra vem do além do horizonte do mundo. Em grego além-de e mais
141



alto que se diz: and e a palavra: logos; assim, Ana-logos significa (em sentido etimoldgico,
no sentido radical: Ana-logico) a palavra que irrompe o mundo, desde além dele; além do
fundamento.

O método ontolégico-dialético chega até o fundamento do mundo, como futuro, mas
se detém ante o outro como um rosto de mistério e liberdade, de historia distinta. Atentem-se
de que uso a palavra distinta e ndo diferente. A identidade e a diferenca sdo dois modos de
totalidade; tanto que a distin¢cdo € aquilo que é desde sempre outro, que nunca habitou em
comunidade e, portanto, ndo pode diferir. Diferir é o que, havendo estado unido, foi levado a
dualidade; porque se houve um momento de unidade primogénita, € possivel o retorno a
unidade e o retorno € o principio da totalidade. Em contrapartida, se o outro € distinto desde
sempre, nao ha diferenca, nem retorno; hé histéria, ha crise; € uma questio totalmente diversa.
Desta maneira, o outro € originariamente dis-tinto e sua palavra € Ana-logica, no sentido de

que seu logos irrompe interpelante, desde além da minha compreensdo; vem a meu encontro.

10.8 A palavra do outro, exterior a totalidade

Aqui aparece a questdo que lhes indicava dias atrds. Se a palavra do outro, vem desde
além de meu mundo, eu s6 posso interpretd-la analéticamente. A fonte da palavra anunciada,
o outro, ¢ quem me invoca. Posso compreender algo quando o incorporo a minha experiéncia;
um giz, por exemplo, posso lhe fazer referencias desde a totalidade de minha experiéncia e
posso interpretd-lo porque ja vi e usei muitos gizes.

Mas, uma palavra que transcende meu fundamento (porque procede de outro mundo
que ndo € o meu), palavra que € histérica ou de outro, ndo a posso interpretar porque meu
fundamento ndo € suficiente razdo para explicar um contetido que escapa a minha historia,
porque € a histéria do outro. De maneira que se esse outro me diz: “te amo”, posso entender
por semelhanca o que quer expressar porque tive anteriores experiéncias de amor, mas seu
amor em concreto, e sim, é verdade que me ama, ndo posso interpretd-lo adequadamente. Ele
se expressa desde sua vida, desde sua historia, desde sua exterioridade que me € alheia. A
Unica maneira de interpretd-lo plenamente seria ascender até seu ambito. Mas, como ascendo
a seu ambito? Primeiro, tenho que acreditar, por fé, no que me disse: “te amo”; amor que nao
¢ igual a nenhum; amor que € Unico e € novo. Segundo, sobre sua palavra devo jogar-me,

porque € possivel que ndo me ame € minta pra mim; pode ocorrer de logo me comprometer e

142



depois de varias experiéncias, me de conta de que mentiu. Se isso ocorre deixarei de ter fé.
Mas pode ocorrer o contrdrio; suponhamos que, jogando-me ao passar de anos, comprove que
aquela amada que jurou me amar, o fez até o fim.

Advirtam-se de que essa palavra histérica vai se verificando, mas nao como se verifica
que dois mais dois € igual a quatro, mas na historia que vai se cumprindo esta verificacdo. S6
o acreditar em uma palavra que ndo € interpretada completamente e 0 comprometer-me com
ela é que me permite verifica-la a posteriori. Dao-se conta do quanto esta verificacdo é
diferente do método ontolégico, que pensa algo e o remete a seu fundamento a priori para

conhecé-lo?

10.9 O Método Analético

Ao método meta-fisico chamarei analético que € distinto do método dialético. Este
ultimo vai de um horizonte a outro até chegar ao primeiro, onde esclarece seu pensar;
dialético é um através-de. Ao contrario, analético quer dizer que o logos vem do além; ou
seja, que hd um primeiro momento em que surge uma palavra interpelante, além de meu
mundo, que é o ponto de apoio do método dialético porque passa da ordem antiga a nova
ordem.”® Esse movimento de uma ordem 2 outra é dialético, mas € o outro, como oprimido o
ponto de partida.”

Pensem que se estou num horizonte e avanco até outro segundo, e dali a um terceiro,
essa passagem ou crescimento € dialético. Ao contrario, se € o outro o ponto de apoio para a
passagem ou crescimento, vou deslocando-me na medida em que o outro me recebe, me
interpela. A questao € distinta.

O método analético surge desde o Outro e avanga dialeticamente; hd uma
descontinuidade que surge da liberdade do outro. Este método, tem em conta a palavra do
outro como outro, programa dialeticamente todas as media¢des necessdrias para responder a
essa palavra, se compromete pela fé na palavra histérica e de todos estes passos esperando o
dia longicuo em que poderd viver com o outro e pensar sua palavra; € o método analético.
Meétodo de libertacdo, pedagdgica analética de libertacao.

Quero indicar-lhes, ainda que brevemente, como fundamentei o que acabei de

expressar.

98 No esquema 3 a palavra analética é esquematizada pela flecha a; a ordem antiga por I; a nova ordem por Il

99 O movimento representado pela flecha b no esquema 3.

143



Hegel havia pensado que a totalidade € o ser como saber absoluto. Recordem que este
filésofo morreu em 1831 e que Schelling, que tinha cinco anos a menos que ele foi quem o
langou a vida universitdria, quando em 1798-1800 era professor em Ilena e convidou seu
amigo para ocupar uma cétedra nesta cidade. Schelling foi quem deu a Hegel as primeiras
hipdteses e este, admirdvel por sua capacidade discursiva e por seu saber, soube desenvolver e
expor magnificamente as hipéteses do mestre. Quando Hegel morre, Schelling caminha muito
mais e até critica Hegel. Resumirei brevemente esta critica.

Schelling diz que a existéncia de uma coisa além de cognoscivel, para que realmente
seja verificada deve ser tocada sensivelmente. Isso quer dizer que hé algo exterior a totalidade
hegeliana da razdo, algo exterior que pode manifestar-se por revelacdo. Este além da razdo se
verifica plenamente na revelacdo (Schelling é autor de uma obra intitulada Filosofia da
revelagdo). O filésofo afirma que, quando alguém se revela, manifesta uma verdade que esta
além das possibilidades da razao, o que nao significa que essa verdade seja irracional, mas
que € supremamente racional porque indica a origem que a propria razdo nao poderd chegar.
A razdo sé chega até o fundamento, mas jamais pode chegar até onde o outro de revela; até
sua liberdade. Schelling pensa isso em relagdo ao ser absoluto, mas com isso, desenvolve bem
a questdo. Aborda a exterioridade do outro, que é além da racionalidade do sistema e que
pode revelar-nos algo novo.

Kiekegaard também pensa que ha um outro que revela, mas igual ao que Schelling
pensa em relacdo ao absoluto. Kiekegaard diz: ... o objeto da fé € a realidade do outro...” —
essa fé ele situa em nivel teoldgico e eu a situo em nivel antropolégico- “O objeto da fé ndo é
uma doutrina... ndo € o de um professor que tem uma doutrina... € a realidade do que ensina
que ele existe realmente... € entdo, a realidade de Deus no sentido de existéncia.” A fé ndo
“compreende a realidade do outro como uma possibilidade”, mas como “o absurdo, o
incompreensivel”. “O que € o absurdo? O absurdo é que a verdade eterna se haja revelado no
tempo... O absurdo é, justamente, por meio do escandalo objetivo —se refere ao sistema
hegeliano-, o dinamOmetro da fé.”

Kierkegaard quer indicar, que sé depois de objetar o sistema ontolégico (a estética
contemplativa) como sistema de compreensdo da verdade, podemos abrir-nos ao Outro e crer
em sua palavra.

Tanto Schelling, com Kierkegaard, através da revelacdo tentam em pleno séc. XIX ir
além da totalidade ontoldgica hegeliana. O mesmo tentei fazer com Heidegger e Hegel:

superd-los. Ambos sdo os que genialmente e de melhor maneira, expressaram a nog¢ao de

144



totalidade; Hegel, como totalidade racional e Heidegger, como totalidade existencial. E por
isso que, contra os dois, se levanta Lévinas, acusando-os de s6 afirmar a totalidade, apesar de
além dela, estar o outro. O outro de Lévinas ainda € um outro abstrato, passivo; um outro que
nao chega a ser mulher livre; ele ainda pensa o filho do pai pela mediacdo da mulher.
Pareceria, pois, por alguns textos, que esse filho estd destinado a ser 0 mesmo que o pai.
Lévinas tem uma pedagdgica e carece de uma politica; nunca imaginou que o outro pudesse
ser um indio, um africano ou um asidtico. Assim, seu método se esgota muito no inicio. H4
que se ir mais além que Lévinas e, por suposto, mais além de Hegel e Heidegger; mais além
que estes por serem ontélogos e que Lévinas por permanecer numa metafisica passiva, em

uma alteridade equivoca.

10.10 A Filosofia latino-americana como analética pedagogica da
libertacdo

Aqui se perfila o que queria lhes explicar a0 comeco: o método da filosofia latino-
americana, além de toda filosofia europé€ia, ha de ser uma analética pedagdgica da libertagao.

Com o dito, quero indicar-lhes que a filosofia ndo € uma erética (ndo é uma relacio
homem-mulher), tampouco é uma politica (ndo é uma relacdo irmao-irmao); a filosofia é uma
pedagégica. O filésofo € o educador que agrega criticidade ao processo; educador que se volta
contra a totalidade para esclarecé-la, porque respeita ao outro e cumpre a dialética do discurso
realmente pedagégico. Quem se limita a voltar-se sobre a totalidade para esclarecé-la,
reflexivamente, sdo cimplices da totalidade; sdo idedlogos que de alguma maneira (tal como
o fazem os que esclarecem a realidade européialoo) cooperam com a dominagdo que se
cumpre em respeito ao que estd fora de seu mundo.

O filésofo deve conhecer o que é sua totalidade, mas, em primeiro lugar, deve
preparar-se no siléncio para descobrir o verdadeiro significado das sonoras palavras
filos6ficas que se usam e de todos os sistemas que digeriu ideologicamente, para negi-los. A
primeira tarefa do filésofo € destruir as filosofias preexistentes, para poder ficar em silencio,
silencio que I permitird estar em condi¢des de escutar a voz do outro que irrompe desde a

exterioridade. O filésofo, na América Latina, deve comecar por ser discipulo do povo

oprimido Latino-americano. . Na medida em que se compromete, aprenderd a pensar

100 NT: ndo estando na Europa.

145



z

verdadeiramente. Se o filésofo comprometido € perseguido, s6 entdo sabe o que € a
persegui¢cdo; toma consciéncia do sentido da perseguicdo na ldgica da alteridade. Se nao €
perseguido ndo pode pensar este tema nunca.

Quando em sua funcdo, o filésofo chega a descobrir o dmbito do outro por seu
compromisso € —como disse mais de uma vez- pensa 0 que 0 outro vive ao conviver em seu
mundo. S6 depois retorna sobre a totalidade em que se encontrava e retorno como educador
critico da totalidade para propor a libertacdo dos oprimidos. Seu pensar mostrard a dignidade
herdica do gesto libertador, que é considerado pela totalidade como o péssimo, como ilegal e
digno de prisdo, repressao.

O educador analético passa assim a ser educador de libertagdo. A filosofia é um
magistério; € uma colocag@o em crise que ensina ao discipulo (outro) ndo o que € (porque ele
¢ a histdéria nova), mas lhe ensina criticamente o valor de seu gesto e permite teoricamente a
abertura do caminho.

Atentem-se para que a filosofia ndo € politica, mas tem funcdo politica. O politico € o
que na libertagdo tomard o poder; o que vai organizar a nova ordem politica. Tanto que o
fil6sofo fica na rua, a intempérie, na exterioridade, porque ainda na nova ordem possivel, terd
que manter-se como critico libertador contra o sistema. Uma € a questdo politica, o exercicio
do poder, e outra a func¢do critico-libertadora do pensar filos6fico; uma € a politica e outra o
magistério. As duas funcdes sdo necessarias, mas cumprem papéis distintos e apontam a
diversos fins estratégicos. Dai, repito que a funcdo do filésofo € libertadora porque se volta
para a polis, sobre a cidade, para criticar as ideologias que ocultam a dominacdo e a0 mesmo
politico que foi seu companheiro de luta no processo da libertagdo. Quando seu companheiro
politico assume o poder, de certa maneira, se separam. Por isso, muitas vezes o politico mata
ao profeta, ao artista ou ao educador cujos ideais compartilhou no momento do processo de
libertacdo. O mata porque ja ndo lhe interessa essa palavra critica sendo dirigida contra ele,
ainda que esta mesma critica lhe parecia justa quando estava contra o sistema anterior. Stalin
mandou matar Trotsky.

Isto explica muitos problemas e, em especial, a ambigiiidade da filosofia. Servindo,
inclusive, para explicar e esclarecer a fun¢do histérica da filosofia. A propdsito, Salazar
Bondy explica que a filosofia latino - americana ou serd uma filosofia que pense o processo
de libertacdo, unico processo nao ideoldgico e real, ou simplesmente serd uma filosofia
sofistica e alienada, no sentido de ser imitadora do centro e colaboradora da totalidade

estabelecida, que pensa ideologicamente o irreal. Esta filosofia ndo pode interferir na

146



realidade e, neste caso, o filésofo ndo corre nenhum risco porque ndo faz nada nem arrisca
nada, ja que esta fora da realidade. E o sofista que ensina sistemas ideolégicos para viver, mas
ndo € o que vive proclamando a verdade.

Entremos ao didlogo. Com o dito quis expor a questdo do método, ainda que de uma
maneira programadtica. Escrever este método equivaleria a redigir todo um curso de ldgica
analética ou analdgica, porque supde pensar uma grande quantidade de problemas,
impossiveis de expor em um ciclo programatico de conferencias expostas a voz viva a partir

de um esquema muito simples. '*!

101 Seguiu-se um debate que estara nos apéndices como debate 2.

147



APENDICES

11. A FUNCAO PRATICO-POLITICA DA FILOSOFIA'”

Hoje, devia falar segundo o programa de aula, sobre a politica de Aristoteles e a
respeito do tema da melhoria da cidade, da aristé politéia. Dadas as circunstancias me vi
impulsionado a fazer um rapido comentério, sem nenhum alarde de eruditismo, mas como o
pensar que vai surgindo da leitura ingénua de um texto. Trata-se da Apologia de Socrates, que
extrai da minha biblioteca destruida e que almejo comentar de forma que, possivelmente,
nunca mais farei, devido a situacdo singular que estou vivendo. Este texto € tdo concreto e
manifesta-se de maneira que diz muito ao atentado que sofri, em consondncia com minha
experiéncia pessoal.

No comeco, diz Sécrates:

A impressdo que meus acusadores produziram em vocés atenienses, ignoro;
Quanto a mim, de t3o persuasivamente que falam, quase esqueci de minha
condicdo. No entanto, verdadeiramente, ndo disseram nada. Mas uma de
suas falsidades me espantou mais que todas: quando disseram que devem
cuidar-se para que eu nao vos engane (17a).

Ao ler os diarios, escutar a radio e ver televisdo, ao considerar como dao a noticia do

atentado que sofri, este texto me tem uma atualidade inusitada. Sécrates continua:

Eles, com efeito, repito, ndo disseram uma sé verdade, [...] (17b). O caso é
saber que comparec¢o pela primeira vez ante um tribunal e tenho setenta anos
[...] (17b). Pois bem, em primeiro lugar serd justo, atenienses, que me
defenda das primeiras acusacdes falsas contra mim e de meus primeiros
acusadores, depois das ultimas e dos dltimos. Pois jé tive muitos acusadores
dentre vocés desde ha muitos anos e que ndo disseram nada de verdade. Os
temo mais que a Anito e os que o rodeiam, se bem que estes também sao
temiveis (18 a-b). Tais atenienses, os que dispararam estas faldcias sdo, de
meus acusadores, os verdadeiramente temiveis, pois aqueles que os escutam

102 Esta conferéncia foi ditada no lugar de uma aula, na catedra de ética da Faculdade de Filosofia da Universidade Nacional de Cuyo, Mendonza
(Argentina), no dia 3 de outubro de 1973, no dia em que a casa do autor foi objeto de um atentado com bomba de alto poder realizado por elementos de

extrema direita do peronismo.

148



se figuram em que quem investigam tais coisas ndo honram aos deuses
(18c).

Aqui comeca meu brilho. Em uma folhinha, um folheto impresso a mimedgrafo, os
que colocaram a bomba na porta da minha casa, me acusavam, dentre outras coisas, de “...
envenenar a mente dos jovens” - podem ver o papel, meio queimado pelo artefato -. No
mesmo instante que o li, refleti: “que casualidade! a acusacdo contra Socrates.” Mas a
acusacdo que se levantou contra mim, ndo foi daqueles que escreveram este panfleto, atores
concreto do atentado, “Anito”, mas daqueles colegas e até amigos antigos que disseminaram
falacias. Neste dia, muitos me ligaram ao telefone; recebi sua solidariedade com gosto. Mas,
ao mesmo tempo, tive o desgosto de receber escusas daqueles que propagam as ditas fal4cias.

Quero dizer, com Sécrates:

O mais desconcertante de tudo é que, exceto o de algum autor de comedias,
nao é possivel conhecer, nem dizer seus nomes. Mas quantos por inveja e
apelando a calunia tentavam persuadi-los — como que eles, talvez
convencendo a si mesmos, tratavam de persuadir a outros — todos sdo os
mais dificeis de tratar, porque ndo é possivel fazer compara¢des aqui, nem
refutar a nenhum deles e € preciso que me defenda nem mais, nem menos
que lutando contra sombras (18d).

E impossivel lutar contra sombras, mas se formos um pouco mais fundo no assunto,
compreenderemos que essa sombra ¢ na realidade uma estrutura em nome da qual falam

muitos de nossos intelectuais, simples manifesta¢cdes do sistema. E sigamos lendo: “... E

necessdrio, atenienses, que me defenda e que tente, em tdo breve tempo, arrancar de vés o prejuizo imbuido

durante um tempo tdo grande...” (18e).

No ato seguido, Sécrates indica qual € a acusacao fundamental:

Retomemos a questdo desde o inicio. Qual € a acusagdo da qual surgiu o pré-
juizo contra mim, na qual, por sua vez, confiou Meleto, ao redigir esta
acusagdo? [...] ©“ Socrates é culpado; se dedica, indiscreto, a investigar as
coisas subterraneas e as celestes, a fazer prevalecer mas razdes e a ensinar a
outros estas mesmas coisas.” E assim, pouco, mais ou menos (19 a-c).

Por isso, do que se acusa ao filésofo € de investigar o fundamento; e, o pior ainda, € o
ensinar a outros. E quando, ao fim, resumird todas as acusagOes, se explicard da seguinte

maneira:

149



Na continuacdo desejo profetizar algo a vocés, sobre os que me condenaram.
Pois piso no umbral, desde onde os homens melhor profetizam: quando
estdo as portas da morte. Digo, pois, a v6s que me condenaram a morte, que
pouco depois da minha morte receberdo um castigo muito mais grave que o
que me deram ao condenar-me. O fizeram crendo que isso os dispensaria de
prestar contas de vossas vidas, mas o resultado serd contrario, assim afirmo.
Crescerd o numero dos que os pediram contas, daqueles a quem tinham
contido até agora sem que vOs os advertissem; serdo mais jovens € mais
drduos e os incomodardo ainda mais. Assim, se acreditam impedi-los,
mediante execugdes, que alguém os denuncie por ndo viverem como ¢é
devido, ndo pensais bem, pois tal modo de livrar-se, nem € possivel, sem
complicagdes, nem € nobre [...] Isso € o que queria profetizar a vocés, os que
me condenario, antes de despedir-me. (39 c-d)

Mas, voltemos a acusacdo. Questionam Sdcrates — na primeira acusagdo — de
investigar e ensinar, a cerca de que investiga as realidades subterraneas e celestes, em outras
palavras: distantes da cotidianidade. Em nosso tempo, usam outras palavras mds para nos
acusar de investigar coisas subterraneas. No panfleto que depositaram junto com a bomba me
acusavam de ensinar o marxismo. E tdo facil unir um pensamento critico a aquilo que a
propaganda designou como maligno! Mas os que assim acusam, que sdo sempre, de alguma
maneira, os que usufruem do sistema — as vezes pobremente como no caso dos operadores
fisicos do atentado -, lhes falta a compreensio de que a critica ao sistema nao ¢é
necessariamente marxismo, ainda que seja distinta, lhes parece sempre marxismo. Marxista é

0 oposto do sistema.

Na realidade, ndo se aceita a criticidade, seja qual for:

Mas algum de vés poderia perguntar: “Mas Sdcrates, o que vocé fez? De
onde surgiram essas calunias contra ti? Na haveriam surgido, sem duvida, se
ndo dedicar-se a algo fora do comum. Como € que ocorrem tantos rumores €
tem tal fama, se ndo se dedica a algo diverso do que faz o restante de nds?
(20 c-d).
Neste texto podemos observar o que a meu ver, permitird pensar a fun¢do da filosofia,
a funcdo politica da filosofia sem ser, essencialmente, politica propriamente dita. Mais adiante
Soécrates diz que com clara consciéncia, rechagcou a vocacdo estritamente politica, mas

vejamos como trata este tema. Em primeiro lugar, porque se correm estes rumores politicos

contra o filésofo? Porque € perseguido por certos politicos? O filésofo continua:

Nao me venham interromper gritando, atenienses, ainda quando pareca que
falo com presung¢do, pois ndo hdo de serem minhas as palavras que digo; as
referirei, pelo contrdrio, a quem as pronunciou, a alguém digno de fé para

150



voces. Pois de minha sabedoria, se efetivamente hd alguma em mim, e de
como ela seja, citarei como testemunho ao deus de Delfos (20 e).

Assim Sdécrates se volta aos atenienses, em nome de seus proprios deuses, dos mais
antigos e respeitdveis, voltando-se contra eles em razao de sua propria tradicdo. Pessoalmente,
em todos meus trabalhos, sempre me volto muito a origem do chamado Ocidente. Durante
muitos anos peregrinei até as fontes. Depois de estudar filosofia nesta faculdade, com meus
vinte e trés anos, parti para a Espanha com uma bolsa. Ia a Espanha com plena consciéncia de
comegar uma viagem que ndo sabia quando acabaria. Terminou dez anos depois, pois sO
voltei em 1966 para a Argentina. Mas a Espanha niao me satisfez enquanto origem da Hispano
- América. Fui mais além, no espaco e tempo. Fui ao nosso Delfos, que ji ndo estava na
Grécia. A origem de nossa civilizagdo, era agora, Israel. Passei dois anos ali. Trabalhando
com minhas mdos como pedreiro, pescador, pensando, rememorando América Latina, desde
sua raiz Devia receber o ordculo, o designo histérico. Daquela experiéncia surgiu O
humanismo semita, livro no qual ja estd refletido o descobrimento do pobre, do outro, do
oprimido. Mas o paraddxico € que, buscando justamente as estruturas originarias de nossa
cultura, encontrei no pensamento critico dos profetas de Israel — lidos em hebreu e em seu
contexto — a posicao politica da qual hoje sou criticado por aqueles que se dizem defensores
de uma civilizacdo ocidental e cristda. O paradoxo € que sou acusado por aqueles que usurpam
um nome, que assassinam a um povo em nome dos principios que lhe servem de motivagdao
para sua libertacdo. Socrates se apoia em Delfos para comecar sua defesa, como a origem de
sua vocacao e da cultura grega. Penso, como ele, apoiar na mais antiga tradi¢cdo do ocidente
que sdo as posicdes dos profetas de Israel. Alguém, apesar de ndo grego, ja sabia disso,
quando disse: “Jerusalém, Jerusalém, que mata aos profetas e apedreja aos que lhe enviei!” O
ato se repete novamente. Jerusalém € o sistema e por i1Sso mata ao que a critica, ao critico.
Quando o sistema replica-se sobre si mesmo, ja ndo pode aceitar critica alguma.

Quando Sécrates recebeu o ordculo quis cumpri-lo, quis ser fiel a sua origem.
Investigou entre os atenienses quem podia referir sua praxis ao fundamento, aos deuses.

Disse-nos:

A pesquisa que acabo de relatd-los, atenienses, me renderam muitas
inimizades, e de tais, por certo das mais profundas e amargas, que brotaram
muitas calunias contra mim, assim este nome de sdbio que me dao (22 e-23

a).

151



Isso é o que acontece. Trabalhando, escrevendo, ensinando essa tradi¢do, € necessario
ir enfrentando os que se créem mais sdbios, colegas desta faculdade, seguramente porque
reinterpretam o que eles pensam de outra maneira, de maneira mais radical, critica.
Criticamos os fundamentos que eles criam ser irrefutdveis. Também em nome da civilizacao
ocidental e cristd, temos criticado o que eles ensinavam, ji que na realidade, eles os
instrumentalizaram para fins politicos de direita, alguns principios afastando-os de seu

primeiro sentido.

E por ocupagdo ndo tenho tido tempo para dedicd-lo livremente aos
interesses da Cidade em nada digno de men¢do, nem a meus interesses
particulares; vivo, ao contrario, na extrema pobreza pelo servico do deus (23
b-c).

Por sorte, ou designio, ndo tenho cumprido outra fun¢do que a docéncia —ainda que me
oferecam outras e melhor remuneradas-, nunca me deixaram realizar o concurso definitivo de
professor e s6 alcancei uma dedicacdo parcial. Além disso, muitos se perguntam se € verdade
que a docéncia tem algum sentido politico — me refiro agora aos mais jovens e
comprometidos com o destino da pétria-. No fundo de meu ser, hoje, surge como uma alegria,
um entusiasmo, porque agora, a0 menos parece que para os que promoveram ao atentado —
Ao menos para eles! — a filosofia € um inimigo, tem algum perigo, algum sentido, porque sé
se combate o que se teme e 0 que se pensa que tem alguma importincia ou influéncia. Um
filosofo e mestre meu na Franca, Y ves Jolif, nos dizia que a morte da filosofia € a
indiferenca. O ataque manifesta, ao menos, que ndo ha indiferenca; indica que a tal filosofia
vive, cresce, € temivel, ainda que ndo seja — como dizia — na mente dos acusadores. Isso nos

confirma que o educador, todavia, tem um papel na cidade. E nosso fil6sofo continua:

Mas entdo quem € examinado por eles se irritam contra mim, ndo contra si
mesmo, e dizem que Sécrates € um sujeito infame, como nenhum outro, que
corrompe aos jovens. E se alguém lhes pergunta o que faz e o que ensina
para corrompé-los, ndo tém o que dizer; o ignoram, mas para ndo mostrar
seu desconhecimento, lancam mao das criticas feitas contra todos os que
filosofam, dizendo que “ as coisas celestes e as subterrdneas”, a “ndo crer
nos deuses” e a seu “fazer prevalecer razées mas” (23 c-d).

Isso € mais evidente. Eles falam, mas ninguém deles se privou de um tempo para ler
minhas obras. Noutro dia, o filho de um professor amigo, teve que enfrentar um colega que
criticava meu pensamento. O jovem lhe exigiu que fundamentasse, a partir de algum escrito.

O colega terminou por reconhecer que ndo havia lido nada, mas que havia ouvido dizer... Por

152



1880, Para uma ética da libertacdo latino - americana havia lhe parecido um livro pesado e
ndo havia podido avangar na leitura. Nao havia se dado o trabalho de entender o que eu
explicava, mas podia acusar-me de ser marxista. Diz-se acerca do que dizem os outros. Pura
falacia!

Este colega ndo s6 dizia que eu era marxista, mas igualmente ateu. Nao s6 a Socrates,
aos cristdos primitivos do império, a Fichte e a muitos outros criticaram de ateus. Deve ser
porque sempre digo que ha que ser ateu do sistema fetichizado. E continua: “... Por isso, como
afirmei no comeg¢o, me assombraria se pudesse arrancar de vos em tdo pouco tempo os efeitos

de tanta e to enraizada calunia...” (24 a)

E segue, entdo, mais adiante, uma grande quantidade de reflexdes que as
circunstancias vao ditando a Sécrates, j@ condenado a morte — uma condenagdo a morte
também € um atentado a morte! -. Escolhamos algumas delas, como vao se apresentando a

(13

noés, assim, improvisadamente: “... Como dissemos: Sdcrates € culpavel por ndo reconhecer

aos deuses.” (27a).

A acusacdo de ndo reconhecer aos deuses, € o fundamento do sistema, foi a eterna
acusacao contra o filésofo. Sdcrates € entdo, ateu, mas nao porque nega todos os deuses, mas
os que justificam ao sistema como divino. Claro que o ateismo de Sdcrates nio era
suficientemente critico. De toda maneira, sempre, o filésofo serd ateu de todo o sistema

possivel. Sera o homem da suspeita radical.

Mas, talvez, alguém poderia dizer-me: ‘“‘Porque Sécrates, ndo te envergonhas
de haver dedicado-se a uma ocupacdo que o fez correr perigo de
morte?”’(28b)

Que ocupacdo? A ocupacdo de filésofo. E se esta situagao tdo dolorosa se impds a
Socrates € porque recorrendo a histéria da filosofia ndo encontramos outro filésofo morto
explicitamente em fidelidade a sua vocacgdo filoséfica (ainda que ndo recorde outro filésofo
que por ser tal haja sofrido um atentado de bomba em que pdde perder igualmente sua vida).
Isso significa que algo estd acontecendo na América Latina. Nao serd que esta surgindo uma
filosofia real? A filosofia cobra assim, a fisionomia de uma tarefa séria, demasiado séria, em

cumprimento de cujos fins se pode correr perigo de morte.

153



A quem me dissesse isso, lhe responderia com palavras justas, as seguintes
respostas: “Nao disses bem, amigo, se pensas que um homem, por pouco que
sirva para algo, deva levar em conta o perigo de doar a vida e ndo antes
considerar apenas, cada vez que trabalha, se o que faz € justo ou ndo e se sua
acdo & propria de um homem valente ou de um covarde” (28 b).

Sdécrates mostra uma clarividéncia assombrosa, ja que o importante ndo € dar a vida,
mas a justica do motivo que nos move a da-la. O juizo ndo é s6 o de nossa consciéncia. Neste
dia, quando a alguém, pesa tanto o que lhe ocorre, quando vé seu lugar, sua casa, convertida
em um campo de batalha, destruida; nesta manha, desde a estancia, o living podia ver as
pessoas que passavam pela rua através do buraco da parede, por onde além disso, separava
meus livros espalhados no meio da calcada e da rua; quando alguém via a cena, nascia a
cOlera, mas de imediato, surgiu em minha mente, outra expressdo: “ Perdoa-os, pois ndo
sabem o que fazem.” Os atores imediatos s30 meros instrumentos; 0s autores reais, por sua
vez, estdo cegados por uma carapaga ideolégica que lhes impede compreender o que fazem.
Pessoalmente estdo perdoados. Objetivamente, sdo o sujeito mesmo da dominagdo e isso nao
pode ser perdoado; grita a vinganga da histéria, a rebelido do povo. Neste sentido, este
atentado é para mim, uma honra, imerecida; mas a0 mesmo tempo € um signo que me mostra
estar num bom caminho, no modo correto de pensar. E uma prova pratica da validade de uma
filosofia.

Na mesma situacdo, o atentado, me vem a mente o ato do justo torturado. Quando
apanha de cassetete ou crucificado —€ o mesmo- e tem a valentia e clareza de perdoar,
constitui ao outro como outro, como pessoa. Nao o reduz a ser uma maquina de dor;
permanece alguém, ante alguém. Nestes momentos limites o homem expde toda sua grandeza

e € necessario saber valorar estes instantes.

Bem, havia trabalhado muito mal, atenienses, se ainda naquelas
oportunidades, quando os chefes que vos elegeis para que me mandassem
para Potidea, em Anfipolis e em Delién me designaram um posto, me
mantive nele como qualquer um e expus a vida, ao contrario, quando deus
me designou um posto, qual tive que pensar e aceitar, que devia viver
filosofando e examinando-me a mim mesmo e a todos os demais (eu diria: e
examinando a voz do povo oprimido para liberta-lo), entdo, pois, temeroso
da morte ou de alguma outra conseqiiéncia, teria abandonado a linha. Muito
mal trabalharia por certo, e na verdade, em tal caso, qualquer um poderia
com justi¢a, fazer-me comparecer em juizo por ndo crer nos deuses, pois
desobedeceria a sentenca do oriculo, temeria a morte e me figuraria ser
sédbio, sem sé-lo, j4 que seria imaginar que eu soubesse sem sabé-lo.
Ninguém sabe, com efeito, se a morte ndo € para o homem o maior dos bens;
a temem, como se superam com certeza que € o maior dos males (28 d-29 b).

154



Cullmann, um autor francés escreveu uma obra sobre a imortalidade e a ressurreicao.
Descreve-nos o fato de Socrates ante a morte, com alegria, quase a enfrentando como
libertacdo do corpo: a morte do corpo € o nascimento da vida divina da alma. Ao contrério,
quando dentro da tradicdo semita Jesus enfrenta a morte no Getsemani chora amargas
lagrimas e sua sangue. Ha entdo, dois sentidos da morte: num se afirma ante a imortalidade e
outro na ressurreicdo. Um é dualista, Sdcrates; outro € antropologicamente unitirio na
realidade da carne, o semita. A morte do semita € um enfrentamento ao nada; a do grego a
imortalidade. O primeiro se afirma desde o nada como cria¢do, ou ressurreicdo; o segundo
como ingeneracdo ou divindade. Nao posso prolongar-me, mas de todas as maneiras, em
momentos como este, € necessdrio pensar sobre a morte, desde a morte, a luz da morte e da

vida.

Contra o que aleguei, se me disserem: “Sdcrates, desta vez ndo levaremos
em conta o que disse Anito, mas o absolveremos, por sua condi¢do, com a
pena de ndo prosseguir tua indagacio e de nao filosofar mais; mas se for
pego dedicando-se a isso outra vez, morrerd” Se me absolvessem, repito,
submetido a tais condi¢des, os diria: “Eu, atenienses, os estimo e os quero
bem, mas obedecerei mais a deus que a vocés e enquanto viver e for capaz,
ndo cessarei nem pararei, em modo algum, de filosofar, nem de molesta-los,
nem de fazé-los ver com claridade, dirigindo-lhes, a todos vés, palavras tais
como as que costumo: ‘Ateniense, o melhor dos homens, cidaddo da cidade
maior, da mais ilustre nas artes € por seu poderio, ndo te envergonhes de
preocupar-se, cuidando de riquezas, de como acrescentar 0 maximo possivel
a sua, e também tratando-se da fama e das honras, mas em contrapartida,
tratando-se de seu juizo, da verdade e da alma, ndo se preocupam em
melhorar, nem pensam que serdo melhores?” (29 c-e).

Todas estas consideragdes, ainda que limitadas pela experi€éncia grega, da

compreensdo grega, do ser, de sua ontologia, nos fazem pensar profundamente.

Se corrompo aos jovens por dizer tais coisas, se alguém afirma que digo
outras coisas € nao estas, nao disse nada de verdade. De acordo com isso,
atenienses —os diria- sigam Anito, ou ndo, absolvam-me, ou ndo, fiquem
cientes de que ndo poderia falar de outro mundo, ainda que morresse mil
vezes (30 b-c).

Aos que me acusam desejaria que se fundassem em minhas obras ou no conteido de
minhas aulas para acusar-me. Mas ndo o fazem. Ficam disseminando a calunia e esperam os

resultados.

Saibam bem que, se me fizerem morrer, sendo eu um homem como digo, se
prejudicardo mais que eu, pois nem Meleto, nem Anito poderiam prejudicar-

155



me no menor dos males. Nao tem poder para isso, pois a meu ver, ndo é
possivel que o homem bom seja prejudicado por mau algum (30 c-d).

O homem que pretenda a justica e ainda que ndo permita que o ressentimento lhe
corroa ou a vergonha pela vinganga, nao pode ser destruido pelo opressor e suas mediacdes. O
discurso da totalidade nao pode destruir ao que se doa pela libertagcdo, nem com sua morte. O
que anuncia ao sistema seu fim € objeto de persuasdo fisica, porque necessita elimind-lo para

que nao continue sua tarefa.

Talvez possam matar-me, ou desterrar-me, ou privar-me de meus direitos
civicos. S6 que talvez, alguns outros, consideram como grandes maldades.
Eu ndo as julgo assim, mas considero muito pior o que tém feito até agora:
procurar que um homem morra injustamente [...] Nao falteis em algo contra
o dom recebido do deus, condenando-me. Pois se me fizerem morrer, nio
encontrareis facilmente outro como eu, posto na cidade pelo deus — ainda
que este seja um mau risivel de falar — como mutuca sobre um cavalo nobre
e grande, mas lerdo por causa de seu tamanho, necessita ser carregado.
Assim, pois, me parece que o deus me colocou na Cidade (30 d-e).

Nisso se define a funcdo politica do filésofo, que neste caso leva Sécrates a morte,
quando disse ser a mutuca da Cidade. Esta € uma definicdo adequada da filosofia; mostra sua
funcdo critico-politica. O mutuca pica, desperta... mas pode ser objeto de perseguicdo e morte.
E como critica que deus coloca o filésofo no sistema. E um texto maravilhoso para entender a
funcdo pratica—politica de nosso pensar. A filosofia académica, por mais revolucionaria que
as vezes pareca, na medida em que se distancia da realidade do povo torna o filésofo como
um contemplativo distante de todos os perigos e dos personagens da histéria. Perguntando-me
pela origem do atentado, nesta manha, recordava algumas conferéncias ditadas a um grupo de
jovens politicos, a grupos sindicais; serd por acaso esta persisténcia na critica ao sistema
capitalista, as burocracias...? Tudo isso vai unindo-se e se transforma em uma acusacgdo.

Sécrates explica:

Desde crianca isso me ocorre; surge uma voz e cada vez que aparece me
separa daquilo que estou a ponto de fazer, mas nunca me incita. Isso € o que
me faz ndo atuar na politica e, segundo me parece, com muita razdo (31 d).

Por um lado, Sécrates define sua filosofia como fun¢do politica, em respeito a cidade;
mas, por outro lado, uma voz desde pequeno o chama a tal ponto que quando estava por

converter-se em politico de profissdo —como diria Weber- separa-se do processo e tomando

156



perspectiva, como de fora, lanca novamente a critica e ndo pode integrar-se completamente a
solidariedade partidéria.

Faz pouco tempo, estava ditando uma conferéncia na Faculdade de Engenharia em
Petréleo um jovem me perguntou: “Professor, como vocé atua na politica argentina?”’
respondi: “Como filésofo.” E me perguntou ainda: “E no Peronismo?” respondi de novo:
“Como filésofo.” O pior que poderia fazer ao peronismo € transformar-me em um ide6logo
do partido; porque sendo um ide6logo s6 poderia justificar as consignas, ainda que guardando
a distancia critica, poderia mostrar, ou ajudar a mostrar, a via que as vezes se torna dificil. A
filosofia agrega criticidade ao processo, mas ndo se confunde espontaneamente com ele.

Mudando de tema, explica:

Estas coisas, atenienses, sdo tdo verdadeiras como faceis de submeter a
prova. Pois, se € verdade que corrompo a alguns jovens, antes outros os
corromperam, seria forcoso se, alguns deles, chegados a maioridade,
advertissem que eu os havia aconselhado algo mau em sua juventude, agora
se levantaram para acusar-me e vindicar (33 c-d).

Neste nivel, o educador ndo pode deixar de alegrar-se de aceitar sua vocagdo, quando
vé a seus educandos unir-se solidariamente contra os que o acusam. Meus alunos da Escola de
Jornalismo, de Antropologia Escolar e desta Faculdade de Filosofia, ao decidir um dia de
paralisacdo repudiando o ocorrido, me mostram que o caminho eleito é adequado. Nenhum
deles me acusou que eu saiba. Acusam-me 0s que nunca escutaram uma aula minha: “... Mas
alguém poderia dizer-me: “Mas Sdcrates, se calasse e levasse uma vida sossegada, ndo lhe
seria possivel viver no desterro?...” (37 e)

Ao dizer isso, Socrates foi muito claro e decidido e nos ensina o caminho a seguir.
Para o filésofo viver no desterro é morrer uma morte mais temivel que a morte fisica. E ndo
poder pensar. Na realidade, para nds, nossa polis, tem maiores dimensdes que Atenas. Nossa
cidade € América Latina. Nao quero com isso, justificar-me, mas expressar minha convic¢ao:
nossa patria é a patria grande (América Latina ) e a patria menina (para mim Argentina) é
parte da pdtria real, historica. SOcrates ndo podia abandonar a luta, o lugar de seu
compromisso. Nos, tampouco abandonaremos o lugar da luta, apesar de ser possivel. Sem a
cidade ficaria a intempérie: ndo podia pensar.

De todas as maneiras, quando alguém sofre o que hoje sofri, lembra-se de tantos fatos
em sua histdria... Alguns me dizem: - “Vés! se tivesse se calado.” Mas, na realidade, se a

historia se repetisse, seria necessario fazer tudo de novo, igualmente, ainda que soubéssemos

157



de antemao o que nos aconteceria. ““... Mas ndo digo isso para todos vds, mas apenas para os
que votaram em minha morte...” (38 c-d)

Para os que votam a favor da morte do fil6sofo, nao ha justificagido possivel, racional
sobre. Na realidade, o que se disse do filésofo critico — como aquilo de marxista -, ndo se diz
por erro, mas se diz com fundamento. O que critica a outro € porque ja assumiu uma atitude
na cidade. Seu dizer expressa uma opcdo, na qual leva a vida e usufrui os beneficios do
sistema a custa dos oprimidos. Nao € ficil, é quase impossivel persuadir ao que acusa. O
acusam por razdes extremamente concretas; ¢ em toda sua vida que se apdia a acusacao.

Por isso € muito dificil compreender a situacido do atentado depois de cumprido. Serd
necessario explicar o que se pode explicar, mas € dificil; ainda que ndo seja para inquietar a
consciéncia dos culpdveis. Mas s6 se inquietardo, os culpdveis imediatos; os verdadeiramente
culpaveis, ide6logos e politicos, seguirdo dormindo com a consciéncia tranqiiila.

O que se repudia com 0 nome do marxismo — marxismo que ndo conhecem nem
interessa conhecer — € a atitude critica frente ao sistema.

Uma leitura desordenada, preparada em algo mais de uma meia hora — ja que entre o
remover os escombros, fazer declaragdes e esclarecimentos aos meios de comunicacdo € o
comegar a pensar nos materiais para reconstruir a casa, nao tive mais tempo -, me sugeri o que
expressei. Quero ainda, dar a voces, alunos de esta minha disciplina de ética, do mais fundo
de meu ser, um testemunho de vocac¢ao filoséfica, mas filosofia como instrumento e funcao
politica de libertagao.

Seria algo como definir a filosofia a luz da morte e no compromisso com a Cidade; foi
o tema da Apologia de Socrates escrito a partir da vibrante lembranga de Platdo. Penso que
como filosofia politica a luz da morte € vélida, ainda que parcialmente; e ainda que valida
para nossa América Latina atual e sofrida.

Por outro lado, e para concluir, devo expressar-lhes que esta experiéncia do atentado
confirmou minhas convicgdes filoséficas mais profundas. Depois disto s6 me resta o préximo
passo: a morte. Ante ela devemos continuar pelo caminho empreendido, o da filosofia da

libertagdo dos oprimidos. '

103 O tom desta conferéncia, subjetivista e até moralista, explica-se pela situagdo que vivia o pais, onde havia comegado a perseguigdo aos chamados

infiltrados segundo as ordens do entdo ministro de Bem Estar Social Lopez Rega, cuja trajetéria posterior veio confirmar seus projetos reais.

158



DEBATE 1 '™

As perguntas foram formuladas pelos assistentes ao finalizar a quarta conferéncia.

Como situa a violéncia dentro da praxis libertadora da América Latina?

Resposta:

Isto foi mais ou menos abordado, ndo somente no que se refere a América Latina, mas
no geral. O fato da violéncia, da guerra, € muito antigo. Também € um tema muito antigo, por
isso que Heréclito disse: “a guerra € a origem de tudo”. Quando Marx disse que “a luta de
classes € a origem da histéria”, é heraclitiano. Heidegger também volta a Her4clito e sé nisso
entre Marx e Heidegger ndo hd ontologicamente ou formalmente muita diferenca (digo isso
para os heideggerianos e também para 0s que nao sao).

A guerra ndo ¢é a origem de tudo, tampouco a violéncia o €. A violéncia € inevitdvel,
porque o homem usa de sua liberdade para dominar. Isto € muito distinto ao que disse todos
os dias, porque se afirmo que a guerra € a origem, me situo na totalidade. A origem da guerra
¢ a tomada de consciéncia de alguém oprimido que inicia um processo de libertacdo e ao
querer passar de uma ordem injusta a ordem justa, pde em perigo a estabilidade do
dominador. Primeiro, ha um amor de liberdade € uma vontade de liberdade (Nietzsche fala o
contrério: ha vontade de poder). Essa vontade de liberdade nao pode deixar de cumprir-se no
homem, porque € ele proprio; mas, ainda se pode mostrar pelas guerras a existéncia da
liberdade humana. Se o homem ndo fosse livre, suportaria como os cachorros ou as formigas,
a necessidade da espécie e se o fizesse, ndo desejaria expandir esta totalidade, que aquietada,

ndo faria histéria, muito menos guerras contra a mesma espécie. A guerra intra-especifica s6

104 Debate ocorrido no dia 23 de novembro de 1972, apds a quarta conferéncia (capitulo 1V).

159



acontece entre os seres humanos; nao s6 lutamos contra os insetos, mas também contra os
homens. Por qué?

Ainda que um homem domine a outro e o dominado se creia um nada, ndo ha
violéncia, estd tudo em paz. A essa paz chamam ‘“a paz das dguas podres”; a dgua estd
estancada, ndo se move e por isso estd podre. Quando se pde em questdo a totalidade
dominadora, a 4gua comeca a mover-se. Assim, se um ladrao rouba dinheiro porque seu ideal
€ estar na riqueza, me € apresentado o seguinte problema: O ladrdo pde em questdo sé um
aspecto, mas nao a totalidade. Ao passo que o herdi libertador pde em questio todo o sistema.
Quando surge este tipo de questionamento, a dominacao se transforma em repressao para nao
permitir a libertacdo. Os espanhdis, por exemplo, organizaram exércitos para reprimir aos
patriotas, a Bolivar, que sustentando a ideologia de Miranda pediu a liberdade da Nova
Granada. A coexisténcia pacifica dos grandes se dd junto a injustica pacifica. Quando o
oprimido tenta libertar-se, o dominador lhe declara guerra e, ante ela, ao dominado restam
duas alternativas: se deixa matar ou responde. Opta-se pela segunda, comega a guerra.

Existem, entdo, duas violéncias eticamente distintas. A violéncia do dominador que é
injusta, perversa e a do oprimido que € justa porque € defesa. San Martin ou Hidalgo, por
exemplo, eram virtuosos e o realista era o injusto. Nas guerras se enfrentam dois homens, que
sdo0 herdis para suas respectivas patrias, mas ndao tem a mesma qualidade. Na Segunda Guerra
Mundial, por exemplo, os alemaes (0s que foram pintados de maus) porque lutam? Inglaterra
se industrializou mais ou menos em 1775; Alemanha comecou a industrializar-se em 1890
mais ou menos e Japdo em 1900; Itdlia depois, em 1920. J4 era muito avancada a
industrializacdo dos Estados Unidos, Franca e Inglaterra, quando Alemanha, Japao e depois
Itadlia querem entrar no mercado internacional. Mas ndao os deixam entrar, ndo lhes dao
coldnias, ndo lhes dao nada; por isso declaram guerra, para poderem entrar no mercado. No
fundo, a guerra alema € a guerra do fraco que disse: “eu sou igual a vocés”. Quem ganhou
esta guerra, ao contrdrio do que muitos pensam, foram Estados Unidos, Russia, Japao e
Alemanha e quem a perdeu foi Inglaterra. O que mais ganhou, na verdade, foram os Estados
Unidos.

Nao importa quem ataca primeiro, as vezes pode fazé-lo o dominador, outras o
dominado. Ha que se ponderar qual € a origem e quais fins perseguem cada um. A violéncia
vem de vir, vis que significa forca, os que temem a forca, temem as paixdes, como por
exemplo, os budistas. Os budistas dizem que hd que abster-se de amar, porque quando

amamos algo, se une a pluralidade e quando isso ocorre, o0 mal se torna presente (Plotino

160



também afirma isso). Quem afirma ao outro, nao pode considerar a violéncia ma porque ela é
forca. Se eu, por exemplo, violentamente saco uma faca da mao de meu filho que quer ferir
sua irmazinha, essa violéncia € justa. Ou seja, a violéncia como as paixdes sao indiferentes; o
assunto € para que as usamos € esta € a questao.

Vocés sabem o que ocorreu nas reducdes jesuitas. Quando as mesmas comegaram a
produzir riquezas, os paulistas vinham desde Sdo Paulo para saqued-las. Frente a esta
situac@o, os jesuitas pediram armas ao rei, mas este as negou. Apesar disso, 0s jesuitas as
fabricaram, os indios aprenderam a usé-las e dessa maneira puderam manter longe o inimigo e
subsistir. Quando foram expulsos em 1767, deixaram os indios com armas. E evidente que o
uso de armas por parte dos indios era justo, porque eram 0s oprimidos.

Nao significa que tudo € permitido, mas que ndo podemos julgar eticamente sem
analisarmos primeiro os fatos e suas causas. Sei que ao decidir isto me exponho a despertar
protestos de vocés; este problema ndo € nada ficil, é duro. As for¢as sdo como o amor, boas
ou mads, segundo o uso que faga delas.

A questdo € muito delicada e, portanto, exige uma explicacdo consciente, que ndo dé
lugar a interpretagcdes equivocas.

Queria que ninguém ficasse tranqiiilo, que o tratamento desta questdo nos deixasse
com certa intranqiiilidade; com certo estado de duvida para que nos questiondssemos
positivamente. Quem diz que ndo se mete, ja estd defendendo um ponto de vista; ao nao dizer
nada, apdia o regime em vigéncia.

Nao ha trés opc¢odes, somente duas; ou com o atual, ou com o outro. Se eu ndo penso os

problemas politicos a fundo, corroboro com o dado; € inevitavel.

O que opina da guerrilha na Argentina?

Resposta:

O que me pergunta é uma questio politica que como filésofo, nio me compete. E
possivel que a guerrilha, em um momento determinado, seja prudente, mas se eu opinar
acerca da guerrilha em nosso pais o faria como comentarista de café, ndo como fil6sofo.
Posso opinar fora daqui, como um cidaddo, mas nao o posso fazer desde a filosofia. Teria que
ser politico, para falar com fundamento da conveniéncia ou ndo desta guerrilha. Nisto o
filésofo deve saber quando termina sua tarefa, seu campo de atuacdo. Nao posso opinar como

politico ou como economista sendo filésofo. Posso oferecer os critérios para distinguir o que €

161



eticamente mau ou bom. E se me permitem, quero propor-lhe um juizo que mais depende da
arte militar que da filosofia. Atrevo-me a dizer que hoje, nossos exércitos sdo absolvidos
pelos Estados Unidos para lutar contra nosso povo, com o pretexto de acabar com as
guerrilhas. Nao deveriam ser nossos exércitos nacionais juntos ao povo os agentes da
libertacdo? Nao deveria fluir para que nossos exércitos voltassem as origens como libertador,
assim como foram os exércitos da emancipacdo contra a Espanha? E necessdrio ndo esquecer
igualmente a influencia que as multinacionais fabricantes de armamento t€ém sobre nossos
exércitos, tendo contato com eles enquanto estados dependentes. A questdo é ardua, mas
merece a atencdo do filosofo em algo como uma filosofia da arte militar — que inclui,

evidentemente, uma ética de libertacao -.

162



DEBATE 2!%

Perguntas formuladas pelos assistentes ao finalizar a sexta conferencia.

Doutor, o principio de libertacao vem da totalidade, tal como vocé
explicou?

Resposta: O que vocé entende por principio de libertagdo?

- Voce disse que ha de ir até o outro, para depois voltar-se contra a totalidade e critica-
la. Mas o homem que pretende situar-se com o outro surge desde a totalidade, ja que atravessa
a fronteira da cidade e corre perigo de morrer. Entdo, € verdadeiro afirmar que a origem da

libertacdo esta dentro da totalidade?

Resposta: Teria que pensar qual € a origem primeira. A origem primeira do processo é
a exterioridade do outro, que € quem interpreta a totalidade e a pde em movimento. O

movimento que parte desde a totalidade, seria a segunda.

Mas, entao temos dois momentos: um ¢ a alteridade e outro a totalidade. A
libertacao, entao, pode surgir do submetido ou do que submete e logo
reflete?

Resposta:

Na realidade, ndo surge nem do submetido, nem do que submete, mas de qualquer um
que esteja na exterioridade. Porque o submetido, enquanto tal, nunca dird outra palavra que
ndo a tautoldgica, a palavra do todo; e o dominador como tal, dird sua palavra enquanto tal.
Ao contrdrio, enquanto exteriores ao sistema, tanto que reconhecem a possibilidade de algo

distinto, qualquer um dos dois pode ser o outro.

105 Debate ocorrido no dia 24 de novembro de 1972, apds a sexta conferéncia (capitulo VI).

163



Martin Fierro, que estava dentro do sistema, é o submetido?

Resposta:
O velho Vizcacha é um submetido que se converte para sobreviver no sistema,

aceitando-o. Ao contrario, Martin Fierro protesta por estar abaixo e critica:

Desde crianga ganhei

A vida com meu trabalho,

E ainda que sempre estivesse abaixo
E ndo saiba o que é subir

Também o sofrer intenso

Tende a cansar-nos, caramba!'®

Fierro protesta, porque sabe que poderia ndo estar abaixo; no momento em que diz
“caramba” € o outro que grita. “Caramba!” € uma interpretacdo, mas quando Fierro diz “em
minha ignorancia sei que nada valho”, estd dentro da totalidade. Portanto, a exterioridade se
d4, quando alguém ¢é livre e se considera além do sistema. Pode ser o dominador o que
interpele, mas é muito dificil que o faga porque estd muito mais identificado com o sistema
que o dominado. Este pode ver o sistema desde fora mais facilmente; como no caso do pobre
que estd na rua e observa através de uma janela alguém que se esquenta numa lareira em
pleno inverno. O morto de frio contempla melhor 0 mundo do dominador que ele mesmo. Por
outro lado, o desamparado ndo se preocupa se o sistema morrer, porque ele estd fora e, neste
sentido, esta livre e € futuro. O pobre € futuro porque estd mais proximo ao novo, devido a
que no antigo ndo tem nada a perder. O outro € escatoldgico porque é sempre o0 que vem, nao
somente se d4 conta, mas ainda profere palavras novas. O que ocorre é que, na maioria das
vezes, nds ndo escutamos essas palavras. O pobre, ao passo que se sabe oprimido, lanca sua
palavra de protesto: “Tenho fome!”.

Vocés recordam do exemplo que ocorreu ontem do indio que estando bébado insultou
ao patrdo, mas este apenas adotou sua atitude normal de prepoténcia e o indio recordou-se de
que era oprimido e voltou a calar-se? Isto nos mostra que na maioria das vezes, o pobre
interpela ao dominador, mas quando se da conta do risco que corre, volta (por estar educado
na opressao) ao natural. Ao que estd a intempérie ndo s6 ndo o escutamos quando nos
interpela, como sequer lhe damos instrumentos de comunicagdo para que grite; ainda que fale,
ndo escreve. E se escreve, quem o publica? E se o publica, quem o 1&€? E ao ndo poder usar a

radio, a televisdo, nem a imprensa, ¢ considerado como inculto; suas palavras se limitam a ir

1% NT: A expressao original & Barajo!
164



de boca em boca, mas de boca em boca como algo que ndo tem valor. Porque o que tem valor
estd no jornal, radio e na televisdo.

Dizemos ndo ao outro e dizemos ndo a sua palavra. Deste modo, ndo ha siléncio, ha
ruido; € a palavra dominadora que cala a palavra do outro.

A questdo é assim: a origem exterior, nova e criadora vem do outro. E claro que o
processo efetivo vem também da totalidade; na realidade, o eficaz € a totalidade; o outro ao
contrério é negatividade metafisica ou o momento desestruturante de toda estrutura possivel.
A totalidade é o real enquanto € o efetivo, portanto ndo se pode ignora-la, e se a ignoramos
caimos no que caem aqueles que nega a técnica por exemplo; voltar a lavar nossas roupas
com nossas maos € uma forma de negar a totalidade e querer partir da opressdo até ndo sei
onde, conduz a um niilismo absurdo.

Ha que contar com a realidade. Sempre estou na totalidade e o outro é o que me interpela
desde fora. Eu sou o outro também com respeito aos outros, no entanto sou outro que os
interpela criativamente. Dai entdo, que ndo € nada facil o comecar a pensar. Tanto sou
totalidade, que a tnica coisa que fago € produzir ou servir, mas ndo acredito no outro. Ha que

acostumar-se a ver esse fato que € a liberdade do outro.

Isto tem relacdo com o problema da metafisica?

Resposta:

Todos os conceitos sociolégicos se explicam a partir disto. O que significa
massificacdo? Massificar € fazer de um homem parte de um todo, sem reconhecé-lo como
exterioridade. De tal modo que hé certos padrdes que sdo para todos, sdo tautolégicos. Mas é
0 homem que forma parte de um todo, sem exterioridade, e foi educado para que ndo se mova,
para que ndo tenha consciéncia critica; a propaganda, a escola, etc. vao formando a todos os
homens da mesma maneira. E é bom para o sistema que seja assim, para que o homem nao
grite, para que nao chegue o dia em que se considere outro e ponha em questio o sistema. As
culturas de massas sdo culturas totalitdrias, ou totalizantes, sdo também ideologias

encobridoras da dominagao.

165



O que isso tem a ver com Marcel?

Resposta:

Tem muito a ver com Marcel. Lévinas, quando era jovem, ia aos sdbados filosdficos
de Gabriel Marcel. Este, em seu didrio metafisico, fala do tu e, da mesma maneira que
Heidegger e muito antes que este, em 1913, fala de que € necessario superar o sujeito. Marcel
tratando de superar a questdo do sujeito moderno, pensa no corpo e analisa o problema da
corporalidade descobrindo que a corporalidade do outro é o relevante. Nao usa, todavia a
no¢ao de autrui como: a usard Lévinas, mas usa a palavra tu que também usa Buber (Du).
Marcel, Buber e outros mais estdo nessa tradicdo, mas quem a desenvolveu enquanto
categoria metafisica e da maneira mais coerente foi Lévinas. E por isso que o tomo como
referéncia preferentemente. Nao obstante, isso tem muito a ver com essa tradi¢do de Marcel,

tem a ver com Blondel e com muitos outros.

Vocé enquadra seu pensamento dentro de um sistema?

Resposta:

Se o filésofo parte de um sistema, estd constituindo as coisas desde este sistema. O
outro, como categoria negativa, tem essa fantastica capacidade de por em questio o sistema.
O que penso é que ndo se deve partir ou ter o sistema; a que saber abrir-se ao outro como o
outro. Paradoxalmente, seria um principio de assistematicidade radical; ou seja, que a
negatividade do outro é a negatividade suprema, metafisica. Por exemplo, em Hegel, a
negatividade lhe permitia avancar de um horizonte de objetos até outros horizontes e chegar
ao ultimo que era afirmativo e, por tanto, sistematizado. Ainda que coloque ao outro como a
primeira origem, este outro se converte em um obstaculo real de sistematizagdo, que me
impossibilita, a priori, pensar em um sistema. E o outro o que me dard o conteddo do que eu
posso pensar e, deste modo, nao sei aonde vou porque a histéria é que vai definir.

E verdade que afirmo certas categorias, mas no fundo sdo todas categorias negativas.
Teriamos que ver de qués tipos de categorias se trata, mas de todas as maneiras € a tentativa

de um pensar assistematico. Ha um discurso racional, mas é um discurso da negatividade que

permite que me abra ao outro, que nao lhe implante em um sistema, que é o que ocorre

166



sempre. E ocorre, sobretudo com o homem Latino-americano, cuja voz ndo temos escutado.

Repito, € a tentativa de um discurso metddico, sem sistema fechado, totalizado.

Um filésofo pode estar seguro de que sua posicao é absolutamente certa ou
a correta?

Resposta:

Cuidado, ndo acredito que absolutamente certa signifique o mesmo que correta. Dizer
que € absolutamente certa seria propor o que pretendeu Hegel, que falava do saber absoluto,
que ndo pode ser outro que o saber que Deus tem de si mesmo. Creio que é uma pretensio
absurda, que ndo a deve ter nenhum cientista, tampouco nenhum homem sio, porque no
homem nao ha nada absolutamente absoluto. Afirmar algo como absoluto € negar o futuro. Se
aceitamos como absoluto o que disse o0 homem presente, negamos a possibilidade de um
homem novo. O homem da nova ordem poderd descobrir os erros da ordem antiga e o da
ordem futura apontard os erros do homem da ordem nova. Este é o movimento préprio da
histéria humana. Quer dizer que a certeza € historica e, portanto, ndo se pode pretender uma

certeza absoluta.

Quer dizer que o pensamento pode aspirar s6 a uma verdade relativa?

Resposta:

Nao. Colocando-me nesta situacdo, o que me € revelado, € o que descobriria fodo
homem que estivesse em meu lugar, em minha situagdo. Mas o que ndo devo esquecer € que
esse descobrimento € relativo a uma época; que em sucessivas €épocas e frente a situacoes
novas podem se descobrir outros aspectos da mesma coisa. O que descubro desde uma
situac@o e momentos determinados, ndo esgota o ser da coisa, porque descubro apenas o que
agora constituo: um certo sentido. Nao posso ter pretensao de uma interpretacdo absoluta. O
homem nd@o pode abordar todos os aspectos, nem sequer o de uma barata, e, portanto, sempre
esta aberta a possibilidade para que o sentido interpretado seja superado. E mais, € impossivel
que ndo seja assim. E € por isso que o mestre diz ao discipulo: “Eu sei que vai superar-me,

quando ver os supostos impensados do meu pensar’, porque se pensa com base em supostos

167



que ndo se pode pensar porque ninguém pode morder seu proprio rabo. Nao se pode ver a luz
que a tudo ilumina; e, viram outros que a verao.

Romero, por exemplo, ndo pode ver que o sujeito era o fundamento de todo o seu
pensar, porque se o tivesse visto, teria pensado desde outro fundamento. Eu, ao contrério, um
pouco depois dele ji o posso pensar. De certa maneira, superei a Romero; mas a mim também
superarao.

Nao hé que pretender descobrir toda a verdade, mas ser fiel a palavra da época a que
se vive e tentar a reflexdo plena com o método mais correto, ainda que ndo seja com absoluta
certeza. Dai que disse a0 comeco que ia propor-lhes uma introdugdo a filosofia desde uma
op¢ao ética. E se hd opg¢do ética é possivel descobrir o discurso ideoldgico. Se opto por uma
posicdo, descubro certas coisas; se opto por outra op¢do, descubro outras coisas. O pensar ndo
¢ nem universal nem eterno, mas estd sempre situado.

Depois de haver optado pela libertacdo do oprimido elegi estar com ele; s6 entdo pude
comegar a pensar tudo o que lhes estou explicando. Porque se nego ao pobre, me considero a
totalidade, divinizo a mim mesmo; meu pensamento € meu pensar se fecham em uma
ontologia. Ou seja, se ha um reconhecimento da liberdade na base do pensar, porque o0 homem
¢ histdria, é impossivel a objetividade pura - no sentido dos positivistas - e absoluta do
pensar. A objetividade pura, por outro lado, encerra uma contradi¢do. Objetividade pura quer
dizer que algo foi conhecido acabadamente como objeto; mas para que algo seja conhecido de
todo ndo pode ser objeto porque deveria ser objeto do ato do criador, como dizia Kant. Se €
objeto significa que o interpreto em um sentido e ndo em outro. Ou seja, que a objetividade
implica numa subjetividade; portanto indica uma referéncia ou que € relativa a uma
perspectiva. De modo que temos que aceitar que nao somos deuses e ficarmos com a simples
verdade historica situada, social e saber que podemos progredir no conhecimento objetivo das
coisas.

Hegel, ao contrério, ndo pensou assim; disse “eu penso” no comeco € ao terminar a
Enciclopédia afirmou saber absoluto como deus. A esta pretensdo desmensurada Kierkegaard

chama de “a soberba suprema do pensar racionalista de Hegel”.

Vocé, como filosofo, considera que em nosso pais se pode distinguir alguma
voz interpelante? E nesse caso, quem seriam os que interpelam?

Resposta:

168



Acredito que sim. Sobre isso seria muito interessante fazer um semindrio
interdisciplinar; comecar a ver junto com o sociélogo, o politico, o historiador e demais, qual
€ esse povo oprimido que quer expressar-se € nao tem conseguido, porque o sistema tem
calado sua voz. Sim, penso que é possivel. Isto permitiria classificar certas categorias para
que esse pensamento historico, socioldgico, politico, etc. pudesse alcancar metafisicamente

maior clareza em sua expressao.

No suposto caso de que a América Latina, Asia e Africa fossem
consideradas como outro por parte do centro, por parte dos outros, esses
outros poderiam converter-se em totalidade? Sua filosofia lhe permite
pensar uma co-existéncia de outros, ou é uma filosofia pessimista a ponto
de nio poder impedir que se constituam novas totalidades?

Resposta:

N3ao, ndo € pessimista, nem tampouco otimista, ¢ analética. O discurso, ou o método
deste discurso, exige o saber mudar de perspectiva. Pode se partir da reflexdo dos sistemas
filosoficos. Tomo a filosofia européia e estando fora a destruo e abro a possibilidade a outro
pensar. Se tomo como ponto de apoio a Europa, América Latina € o outro, é a exterioridade.
Mas se me situo na América Latina estaria dentro de nossa totalidade.

E necessdrio saber situar-se em distintos momentos. S6 a categoria de negatividade
permite respeitar a uma outra histéria, a uma outra vida, a outro homem livre que nao eu. De
modo que se pode usar ao nivel da familia, do bairro, da nagdo, de todo horizonte. Isto
permitiria manejar o principio de negatividade que afirma como um fator real a liberdade do
outro, porque os socidlogos, os investigadores de todas as ciéncias humanas, freqiientemente,
se acostumam a criar sistemas, a estrutura-los descartando assim a liberdade. Entdo se
descarta assim, a possibilidade que desestruturem o sistema que investigam.

O que pretendo é que haja um fator, um momento, que sendo nada menos que o
primeiro, se encontra fora da estrutura do sistema e que deve ser considerado em todo o
processo. Este é o fator que devemos situar ao comeco de toda a reflexdo, porque
freqiientemente o deixam em ultimo lugar, quando nao o deixam de lado. O que ndo sei € se
pensarei isso dentro de trés ou cinco anos, porque pode ocorrer que se verifique ndo praticdvel
ou que tenha que ser corrigido em muitos aspectos. Por hora serve, tanto que permito
esclarecer o que esta acontecendo e me facilita a reformulacao das coisas. Mas repito, nao tem

a pretensdo de certeza absoluta.

169



Tenho ouvido vocé citando freqiientemente a Lévinas. Como distinguiria
seu pensar ao do fil6sofo francés?

Resposta:

Sua pergunta me permite esclarecer uma questdo que tem pra mim importancia
maxima. O pensar de Lévinas se remonta a Filosofia da Revelacdo de Schelling, a proposta
de Fuerbach sobre o didlogo entre eu e vocé de 69 dos Principios Fundamentais da Filosofia
do Futuro, e em especial ao pensar de Rosenzweig em sua obra Der Stern der Erlosung.
Poderia dizer que a Filosofia da Revelacdo € como uma metafisica da passividade (como a de
Fuerbach que é todavia contemplativo e que d4 importancia a sensibilidade para superar o
racionalismo hegeliano), enquanto que a nossa € uma filosofia da criatividade ou a libertacdo
(como a de Marx que supera o pensar feuerbachiano agregando a passividade da sensibilidade
a atividade do trabalho produtor). Com efeito, Lévinas permanece na escuta da voz do outro,
mas efetivamente ndo pode fazer nada, produzir, criar. A filosofia da libertacdo, ou a
metafisica da criatividade, descobre e descreve a atividade libertadora da mulher, do filho e
do irmdo. E em especial é o nivel politico do irmao onde se pode observar a diferenca
fundamental de nosso pensamento, na politica da libertacio mundial, nacional, das diversas
classes. No terceiro e quarto tomos de minha obra Para uma ética da Libertacdo estudo em

detalhe estas diferencas indicadas.

170



